The Arts in Psychotherapy 70 (2020) 101667
https://doi.org/10.1016/j.aip.2020.101667

Ricevuto il 14 agosto 2019; ricevuto in forma revisionata il 12 maggio 2020; accettato il 12
maggio 2020

Disponibile online dal 20 maggio 2020

0197-4556/ © 2020 Elsevier Ltd. Tutti i diritti riservati.

Titolo : Complicita invisibile nell'arteterapia LGBTQIA+: una serie di casi clinici in
risposta all'appello di Hadley per la necessita di vigilanza.

ABSTRACT

Molts arteterapeute creative hanno richiesto una maggiore consapevolezza, all'interno
della nostra professione, riguardo all'ingiustizia sociale e ci hanno messo in guardia
contro l'invisibilita del privilegio sociale: sia esso dovuto alla razza, al genere,
all'orientamento sessuale o a qualsiasi altro fattore. Hanno chiesto alle istituzioni di essere
piu vigili nell'includere la consapevolezza della natura inconscia di tali pregiudizi nei loro
programmi di formazione in arteterapia e hanno sollecitato Is singols terapeuts a essere
piu auto-riflessivi nelle loro pratiche. L'autrice risponde a questa chiamata e riflette sulla
propria pratica. Utilizza una serie di casi clinici con utenti LGBTQIA+ per esplorare come
la messa in discussione delle narrazioni dominanti I'abbia aiutata a rispondere in modo
piu efficace ai bisogni dei suoi utenti. L'autrice sfida la percezione fallocentrica della
vagina come un buco e decostruisce la dinamica di potere attivo-passivo cosi spesso
attribuita al sesso penetrativo. L'autrice vuole dimostrare come, nonostante la sua stessa
identita LGBTQIA+, in quanto persona cresciuta all'interno di una narrazione
eterosessuale dominante, abbia comunque introiettato i suoi valori: la difficolta della
terapeuta nel negoziare questa narrazione puo limitare lo spazio potenziale all'interno del
setting in termini di significato e risultare dannosa per lo cliente.

Parole chiave

arteterapia; LGBTQIA+; femminismo; sessualita; studi di genere; giustizia sociale.



Complicita invisibile nell'arteterapia LGBTQIA+: una serie di casi clinici in risposta
all'appello di Hadley per la necessita di vigilanza.

“In quanto arteterapeuts creative, dobbiamo essere consapevoli dei molteplici modi in cui
siamo compilici delle narrazioni dominanti nelle nostre professioni, nella nostra formazione
e nella nostra pratica." (Hadley, 2013, p.379)

Premessa personale

L'articolo di Hadley (2013) invita ls arteterapeuta creative a essere vigili riguardo alla loro
complicita con le narrazioni dominanti e sottolinea la necessita che ogni terapeuta si
assuma la responsabilita di analizzare se stesse e la propria pratica per individuare segni
di tale complicita. Questo articolo € la mia risposta all'appello di Hadley. In quanto
arteterapeuta LGBTQIA+, offro tre casi clinici che dimostrano la costante necessita di
questa vigilanza. Quando noi terapeuts creiamo uno spazio nelle nostre menti che sfida le
norme socio-culturali, espandiamo il campo terapeutico. Questo processo aumenta le
possibili scelte a disposizione del nostro cliente in termini di comprensione e collocazione
del significato della sua opera.

In alcuni punti, il mio articolo potrebbe sembrare uscire dall'ambito del discorso
accademico per diventare una storia di esperienza soggettiva. Sono una sostenitrice della
convinzione di Stone-Mediatore (2007) secondo cui I'eliminazione delle emozioni e
dell'esperienza personale dai testi accademici & una sottile forma di censura che continua
a mettere a tacere e a screditare punti di vista emarginati. Mohanty (2003) sottolinea
come i pregiudizi corrispondano molto spesso a cio che non € "mainstream": la verita
oggettiva € un altro termine per la natura universalizzante della narrazione dominante. Se,
come propone Lorde (2007b), gli strumenti del padrone non possono mai smantellare la
casa del padrone, allora € fondamentale che alle narrazioni alternative siano permesse
forme di espressione alternative.

Introduzione

Hadley (2013) non ¢ affatto I'unica a chiedere vigilanza nella nostra professione riguardo
all'adesione collettiva inconscia alle narrazioni dominanti. Hocoy (2005), Talwar (2010,
2015) e Hogan (2013) in particolare hanno ciascuno utilizzato un diverso quadro teorico
con l'obiettivo simile di dimostrare I'assoluta e universale importanza di correggere
questo squilibrio nella nostra pratica come arteterapeuts creative e quindi anche nei
nostri programmi di formazione. Burt (2003) ha riaffermato la posizione femminista e post-
moderna femminista secondo cui cio che conta non sono le risposte, ma il tipo di
domande poste e come vengono poste (p. 28). Una domanda comune che emerge per
Hocoy (2005), Talwar (2010) e Hadley (2013) e: chi € le paziente e dov'e la malattia? Dov'e
la patologia quando una persona nera in una societa razzista, o una persona
omosessuale in una societa omofoba sviluppa una bassa autostima, si dissocia o adotta
meccanismi di difesa auto-sabotanti contro il sistema oppressivo? Chi o cosa deve
essere curato? Piu importante della potenziale risposta a questa domanda € se le
terapeuts si € mosse abbastanza al di fuori della narrazione dominante da porsi questo
problema.

Un ostacolo profondamente radicato nell'affrontare qualsiasi forma di privilegio non
guadagnato (sia esso bianco, maschile, eterosessuale, europeo, ecc.) si trova nella sua
invisibilita. Cio € dimostrato dalla risposta in aula di Hadley (2013), dove uno studente
bianco ed eterosessuale chiedera inevitabilmente cosa c'entrino il femminismo, il



razzismo e |'eterosessismo con la sua formazione terapeutica. Tatum (2003) osserva
come i suoi studenti non bianchi, quando interrogati sull'identita, includano spesso il loro
gruppo razziale o etnico, mentre i suoi studenti bianchi raramente menzionano di essere
bianchi. La mia esperienza personale conferma lo stesso schema nell'eteronormativita:
raramente una persona eterosessuale ha menzionato la propria sessualita come elemento
che definisce la sua identita.

L'invisibilita del privilegio non guadagnato e in combutta con la sua misconoscenza
(misrecognition) come normalita oggettiva (Bourdieu, 2004). Di conseguenza, le narrazioni
dominanti si ricostruiscono anche mentre vengono smantellate (Hadley, 2013, p.380). La
formazione sulla consapevolezza LGBTQIA+ e vista come rilevante solo quando si lavora
con clienti LGBTQIA+; la consapevolezza razziale solo quando si lavora con minoranze
etniche; la disabilita solo quando si lavora con clienti disabili, ecc. Eppure tutti noi
abbiamo un corpo, una razza e un orientamento sessuale. E se le questioni femministe e
di genere fossero viste come rilevanti solo quando almeno una tra ls cliente e/o la
terapeute € una donna? Credo che quest'ultimo esempio sottolinei I'implicazione di
questo modo di pensare privilegiato: il privilegio di genere non € piu rilevante quando sia
lo terapeute che loe cliente sono uomini? Quali sono le implicazioni se I'eteronormativita e
I'unico schema di pensiero disponibile quando sia ls terapeuts che Ia cliente sono
eterosessuali?

Eppure questo schema di pensiero € stato confermato in modi diversi da due sondaggi:
Hadley & Neil (citati in Hadley, 2013) hanno chiesto a musicoterapeuts informazioni
demografiche tra cui eta, genere, razza, religione, sessualita e qualsiasi disabilita; Hogan
& Cornish (2014) hanno interrogato arteterapeute registrate in Gran Bretagna
sull'influenza della loro etnia, genere e orientamento sessuale sulla relazione terapeutica.
Hadley (2013) riferisce che I'orientamento sessuale € stato |'unico campo visto come
irrilevante da alcuni musicoterapeute come marcatore di identita, e alcuni si sono rifiutati
in modo piuttosto veemente di rispondere a questa domanda pur rispondendo a tutti gl
altri marcatori di identita (p. 379). Hogan & Cornish (2014) presentano una situazione
complessivamente molto piu positiva che ha rivelato una sensibilita e una
consapevolezza generale tra ls arteterapeute alle questioni relative al genere e alla
sessualita e una necessita di attenzione. Tuttavia, Hogan & Cornish (2014) notano una
visione maggioritaria secondo cui il genere o I'orientamento sessuale verrebbero discussi
'se' rilevanti (p. 129). Dal contesto sembrerebbe che questo 'se' corrisponda a quelle
situazioni in cui ls cliente € in conflitto con la narrazione sociale dominante. Ne emerge
quindi che la presenza di una narrazione dominante deve essere presa in considerazione
solo dove crea un conflitto specifico con una cliente specifice.

Hocoy (2005) sottolinea la natura inconscia del modo in cui opera la voce dominante del
privilegio, assicurando il suo monopolio sulla nostra mente cosciente relegando le voci
emarginate in cio che Hocoy definisce I"'Ombra Collettiva'. Propone che se noi terapeuts
vogliamo davvero attenerci al Codice Etico dell'’American Psychological Association
(2002) di "non fare del male", abbiamo bisogno di un'esplorazione sofisticata di questa
ombra (Hocoy, 2005, p.11). Non farlo, potrebbe portare a mettere a tacere quelle voci
nelle nostrs clienti che abbiamo permesso alla societa di mettere a tacere in noi stesss.

Questo concetto viene ribadito da Talwar (2010) con una terminologia diversa quando
invoca I'uso dell'intersezionalita che richiede auto-riflessivita per contestualizzare le
credenze culturali, i valori e la posizione sociale dell'arteterapeuta creativa, promuovendo
cosi la visibilita e la comprensione dei pregiudizi personali. Vorrei offrire i risultati della mia



stessa auto-riflessivita nella speranza che possa essere utile per ls lettora/terapeuta
individuale che potrebbe aver introiettato una narrazione dominante simile in termini di
eterosessismo.

La narrazione dominante della vagina come un buco

In quanto ragazza bianca di classe media cresciuta in Gran Bretagna negli anni ‘80, mi
rendo conto ora di quanto ho introiettato una visione fallocentrica della vagina come un
buco. Questa visione puod essere fatta risalire semanticamente alla parola latina 'vagina'
che non si riferiva al corpo femminile ma al fodero della spada; il suo significato fu esteso
all'organo sessuale in inglese nel 1682 ("Vagina", 2019). Definire il canale vaginale come
un 'fodero' ne sottolinea il ruolo di recipiente per il pene-fallo e implicitamente si
concentra su cio che non é: la sua esistenza e convalidata dalla spada che € stata fatta
per contenere. Torniamo alle nozioni di mancanza e assenza. Un buco.

In quanto studentessa di Belle Arti negli anni ‘90, sono rimasta affascinata dal movimento
artistico femminista degli anni '70 che celebrava la presenza fisica e |'identita variegata
della vagina. Schneemann (1975) ha esaminato |'organo dall'interno verso |'esterno nella
sua performance 'Interior Scroll', affermando il controllo e la proprieta sul suo contenuto,
mentre nello stesso anno Corinne (2005) ha adottato una prospettiva dall'esterno verso
I'interno nel suo 'Cunt Colouring Book' invitando le donne a dare uno sguardo fresco e
colorato mentre identificavano la personalita della loro vagina. E diventato il controverso
simbolo essenzialista delle donne stesse in 'Dinner Party' di Chicago (1974) mentre
‘Menstruation’ di Elwes (1979) ha affrontato la denigrazione patriarcale delle sue funzioni.
L'opera che ha avuto I'impatto piu profondo su di me & stata il 'Public Cervix
Announcement' di Sprinkle (1990). Ha capovolto I'oggettivazione patriarcale usando
I'amore come mezzo per mantenere la soggettivita e la dignita del suo corpo,
condividendone pubblicamente I'intimita.

Eppure, esaminando la letteratura accademica, Braun & Wilkinson (2001) lamentano
quanto raramente la vagina sia discussa e il loro articolo identifica sette rappresentazioni
negative persistenti che includono: la sua inferiorita rispetto al pene, la sua riduzione a un
ricettacolo e la sua connessione con aggettivi come passiva, assente, inadeguata,
pericolosa, abusata e disgustosa. La pioniera degli studi di genere Judith Butler esplora
I'idea di un fallo lesbico, ma I'enfasi rimane sulla mancanza e sulla decostruzione del
discorso fallocentrico: I'assenza continua a dominare (Hseih, 2012).

Caso clinico 1: I clienti dell'arteterapeuta la portano a riflettere sulla
vagina come un buco

Come terapeuta del gruppo di arteterapia LGBTQIA+ che conduco, sono stats le mis
clienti a portarmi a un nuovo livello di consapevolezza riguardo alla scissione tra il mio
desiderio cosciente di percepire la vagina come materia fisica e il discorso fallocentrico
che prevaleva nel mio inconscio.

Contesto: Ho fondato il gruppo in collaborazione con il centro LGBTQIA+ di Bologna
mentre stavo terminando la mia formazione. Ora, al mio quinto anno, i mis utenti sono
state per lo piu bianchae, di eta compresa tra i 20 e i 50 anni e hanno spaziato da studenti
universitars a impiegats, stilists, venditors di vino, psicologe, musicists e baristsa. La
maggior parte dells utenti non € nata a Bologna ma si e trasferita qui da altre zone d'ltalia
o dall'estero.



Il setting: le sessioni si tenevano regolarmente nel mio studio privato. Tutte la
partecipanti a questo specifico gruppo erano biancha, nate con un corpo biologicamente
femmina e si identificavano in vari modi sotto I'ombrello LGBTQIA+. Il gruppo ha
esplorato come |'uso del termine LGBTQIA+ sia utile per essere inclusivo ma anche
dannoso nel favorire l'invisibilita di identita specifiche al suo interno: ad esempio,
un'identita trans ha molti aspetti distinti da un'identita lesbica o gay. Il tema della
sessione di oggi, la rappresentazione della vulva, era stato specificamente richiesto da
una partecipante e il gruppo aveva espresso il proprio consenso. Nella sessione di oggi,
ho lavorato al fianco delle mis clienti specificamente per equilibrare i rapporti di potere
riguardanti un argomento cosi intimo.

Le opere del gruppo: la risposta prevalente & stata che I'argomento richiedeva un
approccio tridimensionale. "E cosi fisico, pulsante e tangibile, non andrebbe bene come
disegno. Sarebbe riduttivo, come se non esistesse" € stata la spiegazione data e la
maggioranza ha annuito in segno di accordo. Queste opere 3-D hanno assunto la forma
di buste morbide e palpabili e buste di origami con tasche segrete: opere d'arte da
toccare, esplorare e dispiegare, contenenti segreti e messaggi nascosti. La loro risposta
ha confermato una percezione di un organo che era solido e manipolabile, cioe
fisicamente presente e non uno spazio vuoto. Il gruppo ha espresso il consenso sul fatto
che le rappresentazioni della vagina come immagine bidimensionale la privassero della
sua tangibilita e rischiassero di ridurla a un oggetto dello sguardo (maschile).

L'auto-riflessione della terapeuta: solo io e un'altra non-italiana nel gruppo abbiamo
rappresentato la vulva come un'immagine 2D. Potrebbero esserci complesse dinamiche
socio-culturali che lavorano insieme alle dinamiche del gruppo. Cio su cui vorrei
concentrarmi € il fatto che la maggioranza del gruppo ha fornito una narrazione
alternativa. Al di fuori del setting, ho iniziato a interrogare la mia percezione della vagina: i
colori stereotipati, le qualita e i materiali artistici che vi associavo. Ho usato la narrazione
del gruppo per mettere in discussione la narrazione dominante che avevo assorbito da
bambina. Nonostante i miei studi femministi, mi sono resa conto che la mia
rappresentazione inconscia della vagina era quella di un buco. Mi sono anche resa conto
che era in mio potere cambiare quella rappresentazione.

L'Oxford English Dictionary definisce un buco come uno 'spazio vuoto' o una 'cavita’,
offrendo connotazioni negative di 'disprezzo’, 'un difetto’ e persino una 'cella di prigione'
("Hole", 2019). Tuttavia, se il canale vaginale fosse una cavita vuota, non sarebbe in grado
di adempiere alla sua funzione biologica di consentire il rapporto sessuale pur
proteggendo |'utero come ambiente sterile, essenziale per la salute delle donne. In
confronto, la bocca (che & universale per entrambi i sessi) € un buco. Posso chiudere le
labbra ma all'interno rimane uno spazio vuoto. Posso esplorarla con la lingua, sentire le
pareti superiori e inferiori della mascella. C'e una cavita vuota, mantenuta da cartilagine e
0SSO.

Il canale vaginale d'altra parte & fatto per essere flessibile. E fatto per rimanere chiuso
intorno a qualsiasi cosa vi sia inserita. L'unica sostanza fisica che mi viene in mente che
ha questa proprieta ¢ il liquido. Posso inserire una matita in un bicchiere d'acqua, ma non
faccio un buco. E quando tolgo la matita, non rimane alcun buco. Le pareti muscolari
straordinariamente flessibili del canale vaginale possono espandersi abbastanza da
permettere il passaggio della testa di un bambino, ma anche tornare a chiudersi e
toccarsi dopo il parto. Mi sembra che si possa equiparare a una delle molte qualita del



vaso alchemico come definito da Jung (1980), 'il vaso € I'acqua o aqua permanens'
proprio perché la forma del vaso deve conformarsi al processo (p. 238).

Caso clinico 2: la vagina come aqua permanens mi aiuta a connettermi
con il mio cliente

Vorrei applicare questa nuova visione della vagina, non come un buco ma come aqua
permanens, a un'opera specifica realizzata da un cliente gay in un diverso gruppo
precedente di arteterapia LGBTQIA+ [Fig 1]. E un'opera con cui all'epoca avevo difficolta
a relazionarmi, una difficolta che attribuivo alla mia paura del potere maschile e alla
divergenza delle prospettive lesbiche e gay. Oggi, la attribuisco alla narrazione dominante
della simbologia patriarcale che avevo introiettato, che includeva una visione stereotipata
dell'omosessualitd maschile. E un uomo. E gay. Si presenta con un'immagine di un
oggetto lungo, bianco e appuntito che emerge da un bacino nudo - cos'altro potrebbe
essere se non un fallo?! | colori erano freddi: blu e bianco. Dove avrei potuto vedere una
vagina? Non c'era rosso, non c'era calore, non c'erano cavita. Niente buchi (a parte una
grande fessura nel braccio destro). Niente argilla, niente terra, niente umidita, niente
pittura. C'era un uomo (o un angelo) che emergeva da un lago. Ora vedo la vagina come
aqua permanens in questa immagine.

Contesto: Luca € bianco, sulla quarantina, musicista e docente di psicologia sociale.
Aveva fatto coming out con la sua famiglia e i suoi amici ed € un membro attivo della
comunita LGBTQIA+. E cresciuto nel Sud ltalia e ha risposto all'omofobia della sua citta
natale esagerando la sua visibilita e indossando un vestito verde lime per la citta. Era un
ricordo doloroso che ha esplorato in seguito nel gruppo per mezzo di una stampa a
farfalla verde lime [Fig. 2]. Era uno dei due uomini in un gruppo di 8 partecipanti e il
gruppo si incontrava ogni quindici giorni per sessioni di 3 ore da circa due mesi.

Il setting: questa particolare sessione si & svolta nel mio studio invece che presso il
centro LGBTQIA+ dove il gruppo si incontrava normalmente. Di conseguenza, lo spazio
era piu limitato del solito e per ragioni logistiche avevo disposto il materiale al centro della
stanza e ci siamo seduti intorno ad esso. Luca tendeva a prendere le distanze dal gruppo
durante il processo creativo, una privacy che oggi non poteva sfruttare.

Il warm-up: ho iniziato con un riscaldamento fisico come facevo normalmente. Ho
proposto una doccia simbolica come 'lavare via le ragnatele della settimana' (linguaggio
orientato al femminile che scivolava gia in uno spazio piu confinato del normale). Ogni
partecipante ha nominato una parte del corpo che veniva massaggiata mentre la
lavavamo metaforicamente. Luca ha proposto i polmoni e ci siamo concentrati sul
massaggiare il torace internamente attraverso il nostro respiro: espansione e contrazione
che si potrebbe dire che rispecchino anche le contrazioni delle pareti vaginali. || nostro
torace € un sito importante di autostima, la fonte della nostra energia vitale. Puo essere
collegato alla nascita poiché la sua funzione specifica si attiva nel momento in cui le
bambina lascia il corpo della madre e fa il suo primo respiro. | nostri polmoni contengono
un importante senso corporeo del nostro essere vivi e del nostro essere interi; la maggior
parte delle pratiche di meditazione si basano particolarmente sui modelli della nostra
respirazione. E un altro esempio di un organo le cui proprieta vitali si basano sulla sua
capacita di adattarsi attivamente al suo contenuto.

Il tema: ho chiesto a ogni partecipante di scegliere un‘'immagine da una rivista che
rappresentasse qualcuna o qualcosa con cui avrebbero voluto avere una conversazione



quel giorno. E stato chiesto loro di ritagliare I'i'mmagine, scegliere un fondo per essa e
attaccarla. C'e stato un feedback in coppia prima che venisse loro affidato il compito
aggiuntivo di creare un dialogo visivo con la loro immagine scelta.

Luca ha scelto il torso di un uomo nudo. Ha scelto un foglio A1 di carta blu oltremare, che
ha coperto con un pezzo strappato di carta crespa blu celeste. La figura e stata
posizionata al centro. C'e una fessura nel braccio destro che e stata creata perché
I'immagine proveniva da una doppia pagina. Il suo dialogo pittorico con I'immagine
consisteva nella creazione di estensioni bianche sul corpo dell'uomo sotto forma di coda
di sirena, ali d'angelo e un'aureola/copricapo fatta di carta crespa, piume e scovolini.

Ho letto I'immagine come idealizzazione castrata: piu cercava di rendere I'uomo angelico,
piu lo percepivo come demoniaco e debilitato. Aveva rimosso la sua umanita: poteva
volare (ali), poteva nuotare (coda di sirena), ma non poteva camminare. |l mio feedback gl
e stato utile: I'esplorazione di come I'idealizzazione porti sempre con sé |I'estremo
opposto; che forse anche un angelo puo peccare; che forse la ricerca stessa della
perfezione diventa una forma di castrazione. Tuttavia, sentivo di non aver davvero capito il
suo messaggio. Qualcosa non si era connesso con me. E in questo senso, sentivo di aver
fallito con lui.

Questo e stato corretto nove mesi dopo durante il colloquio individuale di fine gruppo.
L'opera conclusiva di Luca era stata quella di creare un enorme collage in cui aveva
attaccato tutti i pezzi che aveva realizzato durante I'anno [Fig 2]. L'importanza di questo
angelo custode e diventata immediatamente evidente grazie alla sua posizione
dominante. Guarda dall'alto la colonna centrale composta dalla stampa a farfalla verde
lime bordata di nero (la sua risposta all'omofobia sociale a cui si € fatto riferimento in
precedenza) e sotto di essa un collage orizzontale tutto bianco di carta crespa bianca a
strati. Insieme abbiamo identificato il ruolo dell'angelo nella storia narrata da queste tre
opere d'arte. Mi ha confidato di aver fatto qualcosa che non avrebbe mai potuto
perdonarsi, qualcosa che sentiva gli avesse fatto perdere il partner che aveva amato di
piu. Era una pietra eterna che si portava sempre dietro. Vedeva il collage bianco come lo
stato di innocenza che aveva perso. |l pezzo centrale era il dolore dell'omofobia sociale
che era svanito nel tempo: rappresentava la possibilita che anche il dolore presente
potesse svanire. L'angelo custode era la sua speranza di redenzione. Era la sua promessa
di una resurrezione. Ed era questo che io non avevo visto. La possibilita di leggere
I'immagine come un uomo che nasce.

Se riconosco le qualita fisiche del canale vaginale di abbracciare il suo contenuto come fa
un liquido, come aqua permanens, questa lettura dell'immagine diventa chiara. La coda
bianca non € un fallo. Rappresenta lo spazio definito dalla superficie dell'acqua da cui
I'uomo emerge. Avvolge e protegge; non castra. Al contrario: da questa vagina bianca, un
uomo emerge come una farfalla da un bozzolo. Il movimento energetico in questa
immagine ¢ verso l'alto e verso I'esterno. L'uomo comincia a spiegare le ali e sorride con
sicurezza, perché si sente potente e in grado di affrontare la sua nuova vita. Si sente bene
con se stesso. Non prova senso di colpa. E la rinascita cattolica senza peccato originale.

La fessura nel braccio destro: qui, in questa fessura, c'e la castrazione: la ferita. Il braccio
destro puo essere visto come un simbolo delle nostre azioni nel mondo. Qui, c'é la
frammentazione che deve essere integrata e guarita se quest'uomo deve emergere intero,
finire di tirare fuori le gambe e camminare di nuovo.



Leggendo la coda bianca appuntita come un fallo, avevo visto solo il movimento verso |l
basso, solo una lotta tra impotenza, castrazione e fantasie onnipotenti. Avevo perso I'altra
parte della storia, dove risiedeva per lui in quel momento la lettura costruttiva
dell'immagine.

Nelle parole di Luca: "Il pezzo & nato da un senso di colpa legato a un mito introiettato di
perfezione. Sono un idealista e tendo a spingere questo concetto all'estremo. Ironia della
sorte, la perfezione diventa quindi mostruosa a causa della sua impossibilita. Tutto
diventa pesante e fisso come un masso, proprio come la nozione obbligatoria di
mascolinita imposta dalle convenzioni sociali. Ho aggiunto le piume sulla testa per
prendermi gioco delle regole imposte e alleggerire il fardello. Quando il senso di colpa
diventa atroce e minaccia di ucciderti, il bozzolo/vagina offre la promessa di una rinascita
nella sua essenziale, bianca innocenza che tende verso lo spirituale al di Ia del sesso della
carne. L'enfasi e sulla metamorfosi: l'illusione che la rinascita porti di cancellare il
passato. Una sorta di redenzione attraverso la morte. Il mostro € asessuato con ali come
un angelo e intangibile. Ma proprio quando contempliamo la nascita di questo essere
bello e perfetto, ci troviamo di fronte a una mostruosita perché questo bellissimo angelo
sembra pronto a divorarci.

Il pezzo non mi parla piu ora perché grazie al lavoro che ho fatto nei gruppi di arteterapia,
mi sto avvicinando sempre di piu all'accettazione della mia imperfezione. Ma guardo
spesso indietro alle opere che ho realizzato perché sono state il mezzo con cui tante cose
sono venute a galla, cose che sembravano insormontabili, eppure sono semplicemente
svanite. Da te, ho sempre avuto la sensazione di essere capito, che tu capissi cid per cui
non riuscivo a trovare le parole. Ho avuto I'impressione di un filo di connessione a un
livello profondo."

La narrazione dominante del binomio attivo-passivo nel sesso
penetrativo

Prima di arrivare al terzo caso clinico, vorrei collegare le narrazioni dominanti della vagina
come un buco passivo con la narrazione dominante delle dinamiche di potere attivo-
passivo all'interno del rapporto sessuale. Nella mia esperienza soggettiva, la natura
aggressiva di questa narrazione ostacola I'amore e I'intimita.

Il ruolo attivo del canale vaginale durante la penetrazione € confermato dal suo
comportamento come un vaso fatto di aqua permanens discusso in precedenza: la sua
capacita di cambiare forma e dimensione, di espandersi per consentire |'inserimento, di
chiudersi intorno all'oggetto una volta inserito e di fornire lubrificazione per consentire il
movimento senza attrito. Questa capacita attiva di mantenere il contatto con la superficie
di cio che contiene mi ricorda simbolicamente la forza di legame attiva che Bicks (1968,
1986) invoca quando lavora con clienti che non hanno mai sviluppato un sé-pelle coeso e
si affidano a una seconda pelle o a un'identificazione adesiva per prevenire la
disintegrazione.

Il canale vaginale fornisce un luogo sicuro proprio perché risponde e si adatta al suo
contenuto e come tale mi sembra che incarni una qualita chiave dell'ambiente di
contenimento di Winnicott: la capacita della madre di empatia con le sus bambins e la
sua capacita di adattarsi ai suoi bisogni (Winnicott, 1960). Questo collegamento simbolico
del canale vaginale al ruolo del contenimento & significativo poiché introduce
implicitamente un livello di interazione emotivo e psicologico come inestricabile dall'atto



fisico della penetrazione sessuale. Al contrario, la sua percezione come un buco passivo
sostiene l'isolamento sociale e linguistico dell'affetto che si trova nell'atto descritto come
‘avere', 'fottere' o 'scopare' che implica possesso, inganno, danneggiamento o un errore,
come in 'fottere/fregare’.

L'Oxford English Dictionary rintraccia il primo significato (latino: 200 d.C.; francese 1374)
della parola '‘penetrazione’ come 'trafiggere' ("Penetration", 2019). Il suo primo uso
specifico in inglese (1425) si riferisce alla creazione di una ferita corporea. Solo piu tardi il
suo significato si estende al rapporto sessuale (1605). Da allora, le connotazioni
aggressive sono state rafforzate dal suo uso militare per descrivere la forza proiettile di
una pallottola di pistola (1807) e I'infiltrazione di un paese per ottenere potere o
informazioni (1903). La nostra definizione contemporanea e |I'immagine archetipica della
penetrazione sessuale sembrerebbero quindi descrivere non un atto di intimita
reciprocamente consensuale ma uno stupro.

Tuttavia, il corpo femminile se non viene violato ritorna alla sua unita e integrita dopo il
coito come |'acqua torna alla sua superficie originale calma e non rotta. Proponendo che
il risultato della penetrazione sia la creazione di una ferita, promuove la nozione che il
corpo femminile sia violato dal rapporto sessuale. Questa ¢ in effetti la narrazione
dominante dietro il 'perdere' la propria verginita. La donna non acquisisce esperienza o
conoscenza, ma rinuncia a qualita importanti come il prestigio sociale, la purezza ecc. al
soggetto maschile che la possiede. Questa 'vagina a buco' non possiede nessuna delle
qualita attive di un ambiente di contenimento sicuro ma diventa un vuoto passivo da
riempire (eiaculazione) e svuotare (la misura della perdita femminile & proporzionata alla
virilita maschile acquisita: “deflorare una vergine” ha uno status speciale). Se queste idee
sembrano superate, dobbiamo ancora acquisire un'inversione linguistica contemporanea
di 'perdere la verginita'.

La persistenza all'interno dell'inconscio collettivo della passivita del ruolo della donna
trova conferma nella tendenza delle donne a simulare gli orgasmi. La necessita della
donna di simulare I'orgasmo conferma la dinamica di potere per cui il piacere del
dominato non & valorizzato di per sé (soprattutto, dalla persona stessa dominata) ma
ottiene valore nella sua conferma della capacita del dominatore di concederlo. Cid che e
importante (e la donna che simula un orgasmo lo riconosce simbolicamente) non e che lei
abbia un orgasmo ma che sostenga l'idea che I'uomo possa farla avere un orgasmo
(MacKinnon, 1987, p. 58). Ricerche come quelle raccolte da Hite (1981) e Hayfield &
Clarke (2012) dimostrano I'ampia diffusione di questa violenza simbolica.

Una narrazione alternativa della penetrazione

Desidero offrire una narrazione alternativa alla penetrazione che non ruoti piu attorno alla
dinamica di potere del dominatore/dominate. Per farlo, usero la metafora di ospite e
padrone di casa. Voglio vedere se possono emergere dinamiche di potere alternative
quando riconosciamo il corpo come un territorio/spazio personale. Il potere patriarcale si
basa sempre su una dicotomia avere/non-avere: re/soggetto; datore di lavoro/
dipendente; insegnante/studente; uomo/donna; bianco/nero. Il potere del primo € creato
dalla sottomissione della seconda. Pertanto, dare potere alla seconda € dannoso per il
primo. Tuttavia, il vero empowerment si muove al di fuori di questa dinamica. Quando ho
fiducia in me stessa, il mio potere da potere all'altro. Hoagland (1988) definisce questo
potere come 'potere-dentro’.



Propongo di esplicitare le dinamiche ospite/padrone di casa usando la metafora delle
case, essendo la casa simbolicamente rappresentativa dello spazio intimo di un individuo.
Quando ti invito a casa mia, mi espongo e quindi divento potenzialmente vulnerabile al
tuo giudizio: sui miei gusti, la mia pulizia, il mio stile di vita, il mio stato economico, ecc.
Pertanto, presuppone un livello di fiducia e segna un livello di conoscenza, come quando
invito una collega di lavoro a cena. Permettendoti di entrare nel mio spazio privato, ti
permetto di vedere nuovi aspetti di me stessa. Potrei prestare particolare attenzione a
pulire la mia casa prima della tua visita: sia come segno di rispetto che per evitare giudizi
negativi. Allo stesso modo, potremmo preparare il nostro corpo per il rapporto sessuale:
lavarsi, radersi, profumarsi ecc. Il livello di preparazione puo riflettere il livello di intimita
della nostra relazione in entrambi i casi. Piu siamo intimi, meno cura potrei prestare,
poiché mi aspetto di essere accettata per quella che sono.

Tuttavia, come ospite, sono anche vulnerabile. Entro nello spazio di un'altra persona e in
una certa misura devo rispettare le sue regole. Devo rispettare la routine, i tempi e la
scelta del cibo delle mie padrona di casa. Una fumators in una casa di non fumatore
potrebbe dover astenersi dal fumare. Viceversa, le non fumators potrebbe dover tollerare
I'odore in silenzio.

In sintesi, le padrons di casa si sente vulnerabile perché il suo spazio intimo e stato
esposto e teme di poter essere giudicats. L'ospite si sente vulnerabile perché deve
compromettere i suoi bisogni per soddisfare le esigenze dello spazio delle sus padronas di
casa. Secondo |I'anatomia biologica, la donna diventa la padrona di casa durante la
penetrazione poiché riceve fisicamente il pene dell'uomo nel suo spazio. L'uomo diventa
I'ospite all'interno dello spazio corporeo di un'altra persona. Eppure all'interno della
narrazione dominante, i concetti di esposizione e giudizio sembrano affini all'uomo: ansia
che una donna possa trovare il suo pene troppo piccolo, troppo peloso o troppo rugoso?
Allo stesso modo, la nozione di compromettere i bisogni personali per soddisfare i
requisiti dell'altre sembra piu affine al ruolo femminile all'interno del discorso patriarcale. I
fenomeno della simulazione degli orgasmi esplicita questo compromesso che appartiene
al ruolo di ospite non di padrons di casa. Quindi i ruoli assunti durante il rapporto
penetrativo sembrano essere esattamente |'opposto di quelli pre-concepiti 'naturalmente’
dall'anatomia biologica. Non & quindi la biologia che conferma la dinamica attivo-passivo
della penetrazione, ma la dinamica di potere del simbolico patriarcale: la donna € sempre
un'ospite nello spazio di un uomo, indipendentemente dal fatto che lo stia ospitando o
meno. L'uomo ¢ inevitabilmente il 'padrone di casa'.

Un atto basato sullo stabilire il potere sull'altro per definizione esclude la nozione di
uguaglianza e quindi di amore. Esclude la proposta di Lorde (2007a) di usare I'erotismo
come fonte di potere all'interno di noi stessa. In 'All About Love', hooks (2001) identifica
una serie di requisiti per poter amare veramente. Questi includono chiarezza e onesta
nelle nostre comunicazioni, fiducia in un mondo che ¢ giusto e un senso di comunita che
va oltre la coppia e la famiglia. Un denominatore comune in tutto € la capacita di fidarsi
sia delle nostra partner che del mondo in cui viviamo a tal punto da essere in grado di
rinunciare al nostro bisogno di controllo perché ci sentiamo al sicuro e non abbiamo piu
paura. Finché non ci fideremo della societa perché ci percepiamo come vulnerabili agli
abusi di potere come soggette dominata, o vulnerabili a perdere il nostro potere come
dominators, continueremo a proteggerci con metodi di controllo inconsci che
impediscono una relazione veramente condivisa, reciprocamente amorevole, rispettosa e
intima.



Caso clinico 3: Trasformare la narrazione della penetrazione attivo/
passivo che blocca I'accesso di una cliente all'intimita sessuale

Contesto: Greta era un’utente lesbica bianca sulla ventina che si era trasferita a Bologna
per studiare e ora lavorava come graphic designer. Ha cercato una terapia individuale con
la richiesta specifica di risolvere un conflitto interno tra le 'sue parti maschili e femminili
interiorizzate' (linguaggio suo). Dopo circa tre mesi di terapia, ha chiesto di esplorare la
sua paura del rapporto sessuale perché stava iniziando una nuova relazione e sapeva che
il sesso sarebbe stato presto atteso da lei, ma si sentiva vulnerabile e non si fidava di
essere in grado di aprirsi o di esibirsi in modo appropriato. Era molto difficile per Greta
lasciare che qualcuno entrasse nel suo spazio personale. Una delle prime immagini che
era apparsa nella nostra sessione era quella di una tartaruga. Si € riconosciuta in essa e
ha spiegato come si sentiva al sicuro ma frustrata all'interno della sua armatura corporea.
Non piangeva dall'adolescenza. Nel suo mondo, non esisteva uno sguardo non
giudicante. Ho lavorato al suo fianco nelle nostre sessioni poiché il mio sguardo era
difficile per lei. Ha spiegato che la faceva sentire nuda e questa esperienza era nuova e
spaventosa per lei. Ora mi stava chiedendo di usare questa intimita per aiutarla a
permettere a un'altra persona di entrarvi.

Mi sono resa conto che aveva bisogno di esplorare questo come un'esperienza fisica se
voleva che le fosse d'aiuto. Questo & stato confermato dal suo rifiuto rabbioso della mia
prima proposta di fare una rappresentazione del sesso: "Mi imbarazzero e basta. Sono
gia abbastanza imbarazzata a dovertelo chiedere." "OK," ho risposto. "Allora invece di
rappresentarlo, facciamolo. Possiamo fare sesso con la pittura." Ha accettato con
entusiasmo. Penso che |'accettabilita della mia proposta risiedesse nel fatto che
presumeva una vulnerabilita uguale. Se si risentiva di sentirsi nuda di fronte al mio
sguardo, sembrava che ora anch'io avrei dovuto metaforicamente togliermi i vestiti. Ero
sicura che il processo di pittura insieme fosse un modo sicuro per entrare in contatto con
le risposte emotive e le dinamiche psicologiche che metteva in gioco quando entrava
nello spazio personale di un'altra persona pur essendo sufficientemente distanziata da
impedire ai suoi meccanismi di difesa di bloccare |'esperienza. Il processo poteva
invocare gli affetti dell'intimita sessuale e le dinamiche sarebbero diventate accessibili a
lei attraverso |'equazione simbolica. Una testimonianza del nostro rapporto sarebbe
rimasta nell'opera prodotta, che poteva portare un significato simbolico a cui poteva
accedere una volta che si fosse distanziata dal processo creativo e fosse tornata a
funzionare nella modalita narrazione simbolica (Della Cagnoletta, 2010). Poteva quindi
comprendere le dinamiche intellettualmente e vivere un'esperienza correttiva.

Greta ha scelto un foglio di carta bianca grandezza A3 e due diversi colori di tempera:
rosso per sé e blu per me. Avevamo entrambe un pennello di medie dimensioni per
applicare il colore.

Primo dipinto [Fig 3a]: esporre la narrazione della penetrazione attivo-
passiva
i) Il processo: lei ha fatto un segno e io ho risposto, creando una conversazione pittorica.

Ho notato che emergevano immagini: una vulva (centrale), un ragno (in basso a destra),
un paio di labbra (in basso a destra), una cicatrice (a sinistra). Mi sono goduta il processo,



credendo che lo stesse facendo anche lei dato che periodicamente la vedevo sorridere.
All'improvviso si € fermata e ho realizzato la sua ansia. Ha detto in modo confessionale
che si sentiva turbata. Sentiva che stava facendo quello che pensava che io volessi che
facesse e questo la faceva sentire intrappolata e arrabbiata. Il dipinto finito le creava ansia
quando lo guardava.

ii) Analisi: I'immagine rappresenta una lotta di potere e incorpora le dinamiche passivo/
attive della penetrazione discusse in precedenza. E un'immagine frammentata che manca
di un centro. Potrebbe effettivamente essere la rappresentazione di uno stupro: una
vagina centrale viene aperta, esposta e si sfilaccia ai bordi. Linee rosse e blu si allargano
come fili allentati da un tessuto strappato. Sulla sua sinistra ci sono linee che non sono
integrate. Sono tagli? O pioggia? A loro volta sono state incrociate da altre linee, creando
una cicatrice, o una griglia. Un tentativo di ingabbiare? A destra, c'e un'onda di segni,
linee e curve. Tentativi di danzare? Per un momento trovano una forma: labbra? Un
occhio? Una cintura? Ma si disintegrano di nuovo in colpi e schizzi.

Questo ¢ il risultato di un'intimita tra due persone in cui una (Greta) fa esattamente cio
che pensa che I'altra voglia, negando i propri desideri ed esibendosi per gratificare I'altra.
L'altra (io stessa), inconsapevole che la prima sta 'simulando il suo orgasmo', continua
allegramente assorbita nel proprio piacere che crede condiviso, violando cosi
involontariamente la prima. Questa situazione e stata creata perché manca la fiducia e
questo porta a una dinamica passivo-aggressiva. Possiamo vedere che Greta mi
percepiva come una potenziale fonte di danno piuttosto che di piacere. La sua reazione
istintiva non & stata quella di incoraggiare I'intimita ma di creare distanza. Eppure, in
modo contraddittorio, desidera anche questa intimita e vorrebbe potersi fidare di me.
Pertanto, cerca di stare al gioco, ma il sentimento di agire contro la sua volonta
predomina, ed e chiaro che non si puo provare piacere in una situazione del genere. Le
sensazioni di rabbia e intrappolamento aumenteranno fino a diventare insopportabili, a
meno che non vengano tenute a bada da meccanismi di difesa come la dissociazione o
I'isolamento dell'affetto.

Tuttavia, c'e un paradosso. Sappiamo che Greta si fidava di me. Questa fiducia e
mostrata su molti livelli: nel portare I'argomento da esplorare, nel verbalizzare la sua
rabbia (e non agire) e nell'accettare di continuare con I'esplorazione in un secondo pezzo.
Sembra appropriato dire che non era la persona, ma |'atto di cui Greta non si fidava. La
nostra pittura ha messo in evidenza la sua sfiducia nell'intimita sessuale stessa,
indipendentemente dalla persona (o dal genere della persona) con cui si trovava. Le
dinamiche create qui avevano poco a che fare con la realta biologica della penetrazione e
tutto a che fare con gli stati psicologici che sono stati creati dall'introiezione di valori
sociali e dinamiche di potere che si sono estese dal rapporto sessuale stesso al modo in
cui le persone vivono l'intimita sessuale di per sé.

Secondo dipinto [Fig 3b]: la dinamica di potere attivo-passivo &
annullata

i) Il processo: ho stabilito la regola che lei avrebbe dovuto fare esattamente cio che la
faceva sentire a suo agio, indipendentemente dalle sue fantasie su come mi sentissi io.
Era dubbiosa ma ha accettato quando gliel'ho proposto come un gioco. Ha fatto un
segno e io ho risposto pittoricamente. Si e fermata di nuovo e si € lamentata che non
stavamo andando da nessuna parte. Sentiva che questa volta stava essendo
deliberatamente antagonista e si stava allontanando da me invece di avvicinarsi. Se prima



era tutta complicita, ora era tutta opposizione. L'ho rassicurata che andava bene cosi e
che doveva fare tutto cio che la faceva sentire al sicuro. Abbiamo continuato e il resto del
dipinto e proseguito senza ansia. Era soddisfatta del risultato e ha detto che il dipinto
finito la faceva sentire felice.

ii) Analisi: I'immagine rappresenta una risoluzione in termini di potere. E armoniosa e
bilanciata senza segni di lotta. E stata creata da regole di organizzazione a cui entrambe
le parti hanno aderito e che non sono state contestate. Cio € stato reso possibile
dall'onesta di Greta riguardo ai suoi sentimenti che ha portato alle nostre negoziazioni
verbali. Infatti, la mente qui & dominante e possiamo vedere come il pezzo sia stato
organizzato razionalmente, come un modello o un diagramma. |l risultato € uno scambio
costruttivo ma non mostra nessuna della fusione intima dell'intimita sessuale. Tuttavia,
ogni individuo ha rispettato i segni dell'altro e nessuno dei due ha cercato di avere potere
sull'altro. E questo rispetto reciproco (I'annullamento della dinamica passivo/attiva) che
ha creato la fiducia necessaria nell'intimita stessa che ha permesso di realizzare il dipinto
successivo e di raggiungere la fusione.

Terzo dipinto [Fig 3c]: la fiducia permette l'intimita sessuale e la fusione

i) Il processo: ho diviso simbolicamente la carta a meta per rappresentare i nostri spazi
corporei separati. Lei aveva la meta sinistra e io la destra. Invece di essere una
conversazione (affermazione/risposta), questo pezzo & diventato una negoziazione in cui
ognuno di noi doveva valutare quando e come l'altra persona avrebbe potuto apprezzare
il nostro ingresso nel suo spazio. Lei ha iniziato sulla sua meta della carta con molti
puntini rossi che ha unito in una linea curva. lo ho iniziato con molte piccole linee blu sulla
mia estrema destra. Volevo essere non minacciosa e permetterle di essere la prima a
cercare il contatto quando fosse stata pronta. Le sue curve e i suoi puntini sono
aumentati di numero fino a riempire la sua meta dello spazio. Improvvisamente ha fatto
una grande curva e ha invaso il mio spazio sovrapponendosi a una delle mie linee. Senza
staccare il pennello dalla carta, ha continuato la curva tornando nel suo spazio. Ha creato
un muro tra di noi, pur ritagliando la mia curva. Mi sono sentita violata: invasa ma poi
esclusa. Si e subito resa conto di cio che aveva fatto e lo ha verbalizzato come
aggressivo. Ha detto che aveva riflettuto molto sul suo comportamento (da quando era in
terapia) e ha visto come questo combaciasse: non sapeva come avvicinarsi a qualcuno
con delicatezza. Aveva cosi paura di essere ferita che qualsiasi richiesta di intimita
diventava aggressiva.

Questo e stato un momento terapeutico chiave. Da un lato, la mia sensazione di
violazione era reale e mi ha permesso di comprendere meglio le dinamiche delle sue
relazioni interpersonali. Dall'altro, I'ho riconosciuta come |'affetto che il suo
comportamento cercava inconsciamente di produrre: il suo stesso senso di violazione era
stato scisso e proiettato in me. Se avessi permesso a questo sentimento di diventare mio
e di agire di conseguenza, sarei uscita dal mio ruolo di terapeuta e sarei diventata parte di
una comune messa in scena delle sue relazioni oggettuali. Per offrirle una possibile
esperienza alternativa da vivere, ho trasformato questo senso di violazione in un senso di
desiderio e ho risposto: "Immaginiamo che tu mi abbia solo sfiorato il braccio. Forse avrei
voluto che me le avessi sfiorate entrambe." Lei ha risposto positivamente e ha iniziato a
seqguire le sue linee in tutto il mio spazio. In risposta, anch'io sono entrata nel suo spazio,
e all'improvviso stavamo entrambe dipingendo insieme e non c'era piu I'alternanza di
turni. E diventata una danza nella pittura che ha coperto i segni e le linee precedenti.



Abbiamo finito quando non c'erano piu spazi bianchi da riempire. Era entusiasta e
soddisfatta.

Tuttavia, mentre si allontanava dal dipinto, la sua ansia & tornata. Mentre riacquistava la
sua distanza dall'esperienza e passava da partecipante a testimone, la sua mente ha
realizzato cio che aveva rischiato. Non riusciva a capire razionalmente come avesse
potuto perdersi in un’altra, senza sentirsi persa. Ha attaccato il lavoro che avevamo fatto
chiedendo come questo potesse effettivamente aiutarla nella vita reale. Ho spiegato che
aveva vissuto un processo. Aveva provato sensazioni € aveva vissuto una situazione di
fusione che non aveva creato ansia. La sua mente potrebbe essere turbata, ma il suo
corpo avrebbe ricordato |'esperienza.

ii) Analisi: questo terzo dipinto incarna il livello di fiducia nell'altre che permette di
rinunciare al potere e apre la porta all'intimita reciproca e alla fusione, come definite sia
da hooks (2001) che da Bourdieu (2001). Solo quando ho completa fiducia nell'altro (mi
fido che non sfruttera quella fiducia per esercitare potere su di me) posso abbandonarmi
nelle sue mani e solo quando ho completa fiducia in me stessa (per non sfruttare la
fiducia dell'altre ed esercitare potere su di esse) posso abbracciare il suo abbandono
nelle mie mani con amore. La carta e interamente coperta da onde vorticose di rosso e
blu mentre nessun colore perde la sua identita a scapito dell'altro. Il dipinto ritrae
un'unione che ha avuto luogo con rispetto reciproco: nessuno dei due ha cercato potere
sull'altro. Lo spazio e diventato nostro per mutuo accordo.

Questa sessione e diventata la prima di una serie di sessioni in cui Greta ha lavorato sulla
sua identita sessuale, I'incarnazione e I'intimita sessuale. E stata in grado di fare coming
out con i suoi genitori pochi mesi dopo e sperimentare come questo processo in sé abbia
cambiato il modo in cui viveva la sua identita lesbica e le abbia dato aspettative piu serie
della sua relazione lesbica.

Ho scelto questo caso clinico perché illustra la natura universale delle narrazioni
dominanti: le dinamiche di potere che si presume siano create dalla natura biologica del
sesso penetrativo eterosessuale, si estendono nelle relazioni lesbiche proprio perché la
narrazione dominante non e creata dalla biologia ma dai valori sociali in cui I'individuo &
immerso. Le dinamiche di potere sociali sono introiettate e diventano la base delle nostre
relazioni quotidiane, aumentando attraverso le identificazioni proiettive, finché le
esperienze terapeutiche positive non forniscono modelli alternativi di relazione.

Conclusione

“Ogni terapeuta ha inevitabilmente nella sua mente un'idea di giusto o sbagliato, di scelte
migliori e peggiori: una sorta di visione di come il suo cliente puo aiutarsi a risolvere i suoi
problemi “(Totton, 2006, pp. xiv-xv). Una tale visione € spesso essenziale per il processo
terapeutico. Ma la sua utilita dipende anche dalla consapevolezza delle terapeuta che
essa esiste comunque come un'imposizione costruita e soggettiva, non come una verita
assoluta e oggettiva. In quest'ultimo caso, preclude significati e alternative. Quando Greta
in seguito ha chiesto se potevamo lavorare sul tema del coming out, era esitante perché
desiderava affrontare la questione ma non si sentiva pronta a fare coming out con i suoi
genitori. Temeva che lavorando sul tema in terapia sarebbe stata costretta a farlo o si
sarebbe sentita un fallimento se non I'avesse fatto. Cio che mi ha portato era il giudizio
sociale che il ‘fare coming out' fosse un obiettivo fondamentale da raggiungere e come
tale fosse inequivocabilmente superiore al 'non fare coming out'. Le ho detto che



esplorare il coming out significava esattamente questo. Esplorare. Non potevamo farlo se
lei aveva gia valori predeterminati al riguardo.

Se io, come terapeuta, rimango in uno spazio in cui il canale vaginale puo essere visto
solo come un buco rosso e caldo e la penetrazione come un binario attivo-passivo
spada-nel-fodero, allora sto limitando lo spazio terapeutico e impedendo alla mia cliente
di esplorare qualsiasi percorso che vada oltre. Ho scelto questi due aspetti specifici da
esplorare come mio campo personale di interesse ed esperienza, ma li offro come esempi
di un fenomeno che, come afferma Hadley (2013), deve essere esplorato a 360°
attraverso ogni '-ismo'.

E essenziale che i corsi di Arteterapia includano questo tipo di formazione, non come un
extra, un token-ism, ma nel loro nucleo. Solo cosi riconoscono che le questioni trattate
costituiscono il fondamento della nostra pratica: prestare il nostro spazio mentale come
un foglio di carta bianca, libero da idee preconcette e giudizi sociali. Dobbiamo ricordare
che le narrazioni dominanti sono sempre operative, e in misura maggiore proprio dove
nessun gruppo di minoranza € presente per richiamare |'attenzione su di esse. La
formazione LGBTQIA+ non riguarda solo il lavoro con ls clienti LGBTQIA+: si tratta di
imparare a mettere in discussione i nostri valori e la nostra visione del mondo mettendo in
discussione le narrazioni dominanti che ci hanno plasmato; si tratta di riconoscere la
differenza e la soggettivita in modo da poter usare quella differenza come uno strumento
invece di esserne accecati. Nel Caso clinico 2, la mia auto-riflessione e stata importante
come processo terapeutico. Ha aperto uno spazio nella mia mente che sento mi ha
aiutata a connettermi a un livello piu profondo con le qualita che la mia cliente stava
esprimendo da un punto di vista soggettivo diverso dal mio.

Spero che il Caso clinico 3 aggiunga un prezioso contributo alla ricerca di Schaverien
(1995) e Ellis (2007) sull'utilita dei materiali artistici nell'arteterapia per affrontare la
sessualita e I'intimita: I'oggetto artistico pud contenere il transfert erotico, essere il luogo
dell'esplorazione e, cosa piu importante, il linguaggio del fare arte usa lo stesso
linguaggio dell'intimita sessuale (gesto, pressione, tocco, movimento), il che significa che
I'essenza iniziale nella comunicazione non si perde nella traduzione a un livello verbale. I
fare arte permette all'attivita sessuale di essere trascritta in un'esperienza pratica e
trasformativa che puo essere vissuta in modo sicuro all'interno del setting terapeutico.

Invito le arteterapeuts a riflettere sui nostri materiali artistici. Associamo alcuni materiali o
colori a un genere specifico, fallico o vulvare? Forse a volte queste associazioni possono
essere utili, ma se non le portiamo alla coscienza, non possono essere messe in
discussione se minacciano di bloccare il significato. La nostra selezione di riviste per il
collage rappresenta |'intero spettro sociale della nostra comunita locale? Abbiamo incluso
materiale LGBTQIA+ e altre riviste pubblicate da gruppi di minoranza? Se pensiamo che
le immagini LGBTQIA+ siano irrilevanti per |a nostrs clienti eterosessuale, abbiamo
considerato come potrebbero aprire uno spazio in cui Ia nostre clienti altrimenti non
avrebbero il coraggio di avventurarsi? E produttivo limitare il nostro mondo interiore, le
fantasie e I'immaginario simbolico in base all'orientamento sessuale e al sesso assegnato
alla nascita?

Smantellare le narrazioni dominanti, come chiede Hadley (2013), richiede soprattutto
auto-riflessione. Come arteterapeuts, abbiamo molti strumenti per questo processo: la
nostra arte di risposta alls clienti (sia durante che dopo le sessioni), la nostra terapia
personale, il nostro fare arte e i nostri scritti e la nostra letteratura. Talwar (2010) chiede



che il nostro controtransfert sia esaminato all'interno di un quadro intersezionale
socioculturale e non limitato alla sua visione tradizionale come un conflitto intrapsichico
irrisolto (p.16); Hocoy (2005) ci invita a esplorare il nostro materiale d'ombra, a 'coltivare
una consapevolezza perpetua dell'interconnettivita della vita' e ad assumere una
posizione attiva al di fuori dello studio di arteterapia per correggere l'ingiustizia sociale (p.
14). Credo di non essere |'unica a considerare |'arteterapia, in tutto il suo eclettismo, nel
suo sviluppo storico e nella sua posizione medica borderline, come una narrazione
alternativa di per sé che nel corso degli anni ha sfidato molte narrazioni dominanti del
potere all'interno della professione sanitaria (Waller, 1991; Wood, 2002; Henzell, 2002;
Robbins, 1987). 'L'arteterapia [...] € distintiva per la sua enfasi sulle paziente come un
agente di ricerca attivo: non piu un essere passive attraverso il quale le professioniste
rappresentano semplicemente i loro sistemi clinici, ma un individuo unico capace di auto-
guarigione e [...] autodeterminazione,' (Littlewood, 1991). Quando scriviamo le nostre
storie e riflettiamo sui nostri pregiudizi e sulle nostre mancanze, ci rendiamo vulnerabili,
proprio come fanno la nostra clienti. Ma attiviamo anche un processo di auto-guarigione,
proprio come fanno ls nostrs clienti. La vulnerabilita si trasforma in empowerment, come
hanno dimostrato le performance artist Schneemann (1975) e Sprinkle (1990). Come
arteterapeuts, testimoniamo quotidianamente il processo creativo: ogni volta che
smontiamo qualcosa, si crea spazio per qualcosa di nuovo. |l nostro spazio mentale e
importante quanto i nostri materiali artistici. E nostro compito assicurarci che la nostra
mente sia pulita e pronta all'uso come i materiali artistici sui nostri scaffali, e il nostro
compito non € mai finito perché, come ci ricorda Hadley (2013), le narrazioni dominanti si
ricostruiscono proprio come la polvere si raccoglie dopo la pulizia.

Nota dell'autrice: i casi clinici 2 e 3 sono stati personalmente letti da ciascun cliente e il
loro contenuto e stato discusso a quattro occhi. Sono stati usati pseudonimi.

Ringraziamenti

Grazie a Mimma Della Cagnoletta, Elisabetta Colace e Naomi Hetherington per i loro
commenti utili sulle prime bozze di questo articolo. Vorrei anche ringraziare ls mis clienti
per la loro generosita nel condividere questo materiale, cosi come il Centro LGBTQIA+
Cassero di Bologna per aver ospitato il primo gruppo di arteterapia e per il loro continuo
sostegno al progetto.

Finanziamento

Questa ricerca non ha ricevuto alcuna sovvenzione specifica da agenzie di finanziamento
nei settori pubblico, commerciale o no-profit.

Permesso

Ho il consenso scritto e firmato da ciascuno dells clienti menzionati in questo articolo per
utilizzare i loro casi clinici e riprodurre le immagini.

Bibliografia

American Psychological Association. (2002). Ethical principles of psychologists and code
of conduct. American Psychologist, 57, 1060-1073.

Bick, E. (1968). The experience of the skin in early object-relations. International Journal
of Psychoanalysis, 49(2), 484-486. https://psycnet.apa.org/record/1969-11422-001.



Bick, E. (1986). Further considerations on the function of the skin in early object relations:
findings from infant observation integrated into child and adult analysis. British Journal of
Psychotherapy, 2(4), 292-299. https://doi.org/10.1111/j.1752-0118.1986.tb01344 .x.

Bourdieu, P. (2001). Masculine domination. (R. Nice, Trans.). Cambridge: Polity.

Bourdieu, P. (2004). Gender and symbolic violence. In N. Scheper-Hughes, & P. Bourgois
(Eds.), Violence in war and peace: an anthology (pp. 339-342). Oxford: Blackwell.

Braun, V., & Wilkinson, S. (2001). Socio-cultural representations of the vagina. Journal of
Reproductive and Infant Psychology, 19(1), 17-32. https://doi.org/
10.1080/02646830020032374.

Burt, H. (2003). Beyond practice: a postmodern feminist perspective on art therapy
research. Canadian Art Therapy Association Journal, 16(2), 21-33. https://doi.org/
10.1080/08322473.2003.11434767.

Chicago, J. (1974). The dinner party. [Mixed media]. Brooklyn Museum, Brooklyn, New
York.

Corinne, T. (2005). The cunt colouring book. (9th ed.). San Francisco: Last Gasp.
Della Cagnoletta, M. (2010). Arteterapia: la prospettiva psicodinamica. Roma: Carocci.
Ellis, M. L. (2007). Images of sexualities: language and embodiment in art therapy.

International Journal of Art Therapy, 12(2), 60-68. https://doi.org/
10.1080/17454830701538477.

Elwes, C. (1979). Menstruation Il. [Performance]. Slade School of Fine Art, London.

Hadley, S. (2013). Dominant narratives: complicity and the need for vigilance in the
creative arts therapies. The Arts in Psychotherapy, 40(4), 373-381. https://doi.org/
10.1016/j.aip.2013.05.007.

Hayfield, N., & Clarke, V. (2012). “I'd be just as happy with a cup of tea”: women's
accounts of sex and affection in long-term heterosexual relationships. Women's Studies
International Forum, 35(2), 67-74. https://doi.org/10.1016/j.wsif.2012.01.003.

Henzell, J. (2002). Art, madness and anti-psychiatry: a memoir. In K. Killick, & J.
Schaverien (Eds.), Art, Psychotherapy and Psychosis (pp. 176-197). London: Routledge.

Hite, S. (1981). The Hite report: a nationwide study of female sexuality. (37 ed.). New York:
Dell Publishing.

Hoagland, S. L. (1988). Lesbian ethics: towards new values. California: Institute of Lesbian
Studies, (Chapter 3).

Hocoy, D. (2005). Art therapy and social action. Art Therapy Journal of the American Art
Therapy Association, 22(1), 7-16. https://doi.org/10.1080/07421656.2005.10129466.

Hogan, S. (2013). Your body is a battleground: art therapy with women. The Arts in
Psychotherapy, 40(4), 415-419. https://doi.org/10.1016/j.aip.2013.05.003.

Hogan S., & Cornish S. (2014). Unpacking gender in art therapy: the elephant at the art
therapy easel. International Journal of Art Therapy, 19(3), 122-134. https://doi.org/
10.1080/17454832.2014.961494.

Hole. (2019). In Oxford English Dictionary Online (3 ed.). Retrieved from www.oed.com/



view/Entry/87707.
hooks, b. (2001). All about love: new visions. New York: Perennial.

Hsieh, L. (2012). A queer sex, or, can feminism and psychoanalysis have sex without the
phallus. Feminist Review, 102(1), 97-115. https://doi.org/10.1057/fr.2011.52.

Jung, C.G. (1980). Psychology and alchemy, (R. Hull, Trans.). In W. McGuire, H. Read,
M.Fordham, & G. Adler (Eds.) The collected works of C. G. Jung (vol. 12). (2nd ed.).
Princeton: Princeton University Press.

Littlewood, R. (1991). Foreword. In D. Waller, Becoming a profession: the history of art
therapy in Britain 1940-82. London: Routledge.orde, A. (2007a). The uses of the erotic: the
erotic as power. In A. Lorde, Sister Outsider (pp. 53-60). California: The Crossing Press
Feminist Series.

Lorde, A. (2007b). The master's tools will never dismantle the master's house. In A. Lorde,
Sister Outsider (pp. 110-114). California: The Crossing Press Feminist Series.

MacKinnon, C. A. (1987). Feminism unmodified: discourses on life and law. Cambridge:
Harvard University Press.

Mohanty, C. T. (2003). Feminism without borders — decolonizing theory, practicing
solidarity. Durham: Duke University Press, (Introduction).

Penetration. (2019). In Oxford English Dictionary Online (3 ed.). Retrieved from
www.oed.com/view/Entry/140090.

Robbins, A. (1987). The artist as therapist. New York: Human Sciences Press, (Chapter
11).

Schaverien, J. (1995). Desire and the female therapist: engendered gazes in
psychotherapy and art therapy. London: Routledge.

Schneemann, C. (1975). Interior scroll. [Performance]. Women Here and Now, East
Hampton, New York.

Sprinkle, A. (1990). Public Cervix Announcement. [Performance during the Post Porn
Modernist show]. The Kitchen, New York.

Stone-Mediatore, S. (2007). Challenging academic norms: an epistemology for feminist
and multicultural classrooms. NWSA Journal, 19(2), 55-78. https://www.jstor.org/stable/
40071205.

Talwar, S. (2010). An intersectional framework for race, class, gender, and sexuality in art
therapy. Art Therapy Journal of the American Art Therapy Association, 27(1), 11-17.
https://doi.org/10.1080/07421656.2010.10129567.

Talwar, S. (2015). Culture, diversity, and identity: from margins to center. Art Therapy
Journal of the American Art Therapy Association, 32(3), 100-103. https://doi.org/
10.1080/07421656.2015.1060563.

Tatum, B. D. (2003). Why are all the Black kids sitting together in the caffeteria? And other
conversations about race. New York: Basic Books.

Totton, N. (2006). Introduction. In N. Totton (Ed.), The politics of psychotherapy: new
perspectives. Maidenhead: Open University Press.

Vagina. (2019). In Oxford English Dictionary Online (3@ ed.). Retrieved from


https://doi.org/10.1080/07421656.2015.1060563
https://doi.org/10.1080/07421656.2015.1060563

www.oed.com/view/Entry/221017.

Waller, D. (1991). Becoming a profession: the history of art therapy in Britain 1940-82.
London: Routledge, (Introduction).

Winnicott, D.W. (1960). The theory of the parent-infant relationship 1. International Journal
of Psychoanalysis, 41, 585-595.

Wood, C. (2002). The history of art therapy and psychosis 1938-95. In K. Killick, & J.
Schaverien (Eds.), Art, Psychotherapy and Psychosis (pp. 144-175). London: Routledge.

Immagini
Figura 1:

collage, piume, scovolini, carta crespa su cartoncino blu, 70 x 50 cm




Figura 2

Assemblaggio delle opere d'arte dell'anno in un'installazione finale, 220 x 150 cm



Figure 3A, 3B e 3C: tempera su carta, 33 x 48 cm (ciascuna)



