INTERNATIONAL JOURNAL OF ART THERAPY : APRILE, 2021
http://www.tandfonline.com/10.1080/17454832.2021.1889626

Dettagli del manoscritto

. Titolo: Non “da femmina a maschio” ma “da ombra a essere umano”: un'esplorazione della
sagoma corporea in termini di corporeita e definizione dell'identita durante la transizione di genere.

. Autori: Rivkah Hetherington, Mimma Della Cagnoletta, Fabrizio Minghini
° Affiliazione: Art Therapy ltaliana, via Barberia 13, 40123 Bologna, Italy.

. Autore di riferimento: Rivkah Hetherington, Studio di Arteterapia, via Oblach 2, 40141 Bologna,
Italy.

° Indirizzo email: arteterapia.rebecca@gmail.com
° Telefono: + 39 348.58.39.559

. Finanziamento: Questa ricerca non ha ricevuto alcuna sovvenzione specifica da agenzie di
finanziamento nei settori pubblico, commerciale o no-profit.

. Opzione di pubblicazione: abbonamento
. Conflitti di interesse: nessuno

. Dichiarazione aggiuntiva: Certifichiamo che I’'utente menzionato in questo articolo € uno dei co-
autori e, in quanto tale, & stato coinvolto nella preparazione, stesura e revisione dell'articolo e ha
dato il consenso per la pubblicazione delle immagini delle tre sagome corporee.

Nota dalla traduttrice: questa traduzione usa la “o” laddove € necessario riferirsi in generale senza
specificare un genere, ad esempio: le arteterapeuts.

Abstract

Questo articolo vuole contribuire a colmare la scarsa rappresentazione delle persone
transessuali nella ricerca in arteterapia, che coincide con la carenza di letteratura intorno
all’'uso della sagoma corporea (body tracing) nella disciplina di arteterapia. Una
supervisora, un'arteterapeuta e un utente hanno collaborato per offrire un processo di
ricerca che mette in discussione le dinamiche di potere e utilizza |I'esperienza vissuta per
esplorare una metodologia di sagoma corporea che si differenzia dal “body mapping".
L'intento e fornire un ulteriore approccio in questo campo, utile per lavorare con persone
le cui identita mettono in discussione lo status quo del potere.

Nello specifico, desideriamo dimostrare la rilevanza della sagoma corporea come
strumento per facilitare il processo di transizione di genere. Esploriamo come esso
offra un'esperienza vissuta nel qui e ora che promuove I'autonomia e un locus di controllo
interno su cio che necessita di essere modificato e cio che necessita di essere
mantenuto. Crea uno spazio corporeo in cui una nuova identita puo essere incarnata.


http://www.tandfonline.com/10.1080/17454832.2021.1889626

Esaminiamo inoltre come la contestualizzazione delle tre Modalita del processo creativo
(concentrazione corporea, risoluzione formale e narrazione simbolica) all'interno dello
spazio corporeo che ne risulta aiuti I'integrazione degli stati del s€, della consapevolezza
corporea e della connessione.

Speriamo di ispirare ulteriori ricerche in questo campo, che possano sostenere I'adozione
istituzionalizzata della sagoma corporea all'interno di un contesto di arteterapia per le
persone in transizione di genere.

Riassunto in linguaggio semplice

Ls arteterapeuts hanno scritto pochissimo sul lavoro con le persone transessuali. Lo
stesso vale per la tecnica della sagoma corporea. Questo articolo affronta entrambi questi
argomenti.

L'utente ha assunto il ruolo di autore basato sull'esperienza vissuta per collaborare con
I'arteterapeuta e la sua supervisora, in modo che tutte e tre le voci possano parlare su un
piano di parita delle proprie esperienze in questi ambiti ed esplorare un modo di usare la
sagoma corporea che, a loro avviso, possa dare forza alle persone in transizione di
genere.

Esiste gia una tecnica, chiamata "body mapping", che usa la sagoma corporea per
aiutare le persone che si sentono svantaggiate a causa della loro identita (ad esempio,
per orientamento sessuale, colore della pelle, religione, nazionalita, ecc.). La nostra
ricerca offre un approccio aggiuntivo con alcune caratteristiche distinte.

L'autore che ha vissuto |'esperienza descrive come I'atto di disegnare il contorno del
proprio corpo e di poter poi modificare questo contorno abbia promosso un senso
di controllo sul proprio corpo, portando a una sensazione di maggiore potere
decisionale nella propria vita. Questo lo ha aiutato a riappropriarsi del suo corpo in un
momento in cui altre persone stavano dettando quali ormoni prendere e quali opzioni
fossero disponibili.

Il nostro metodo integra processi "dal basso verso |'alto" (bottom-up) e "dall'alto verso |l
basso" (top-down) per aiutare una persona a sentirsi piu connessa con il proprio corpo.
Lavorare sulla sagoma corporea comporta molte sensazioni fisiche che variano per
ognuna delle quattro fasi del processo. Possono anche affiorare ricordi e pensieri legati a
esperienze vissute e fantasie. Le sensazioni fisiche nel corpo possono essere "filtrate"
grazie alle immagini e ai colori della rappresentazione del corpo sulla carta.

Speriamo che altre persone si uniscano alla nostra ricerca, in modo che le istituzioni che
supportano le persone transessuali possano offrire questo servizio ai loro utenti.



Titolo: Non “da femmina a maschio” ma “da ombra a essere umano”:
un'esplorazione della sagoma corporea in termini di corporeita e definizione
dell'identita durante la transizione di genere.

"Per me le sagome corporee rappresentano un rito di passaggio. La mia arteterapeuta mi
ha fatto notare come siano collegate temporalmente con la scelta dei miei nuovi nomi:
come mi chiamo e come desidero essere chiamato. Ricordo di essere stato sorpreso da
questa liberta: 'Posso davvero farlo? Posso davvero essere io a scegliere quello che
voglio, alzarmi e andarmelo a prendere?'. E stata una rivelazione scoprire che questo
potere era sempre stato Ii a mia disposizione. Semplicemente non lo sapevo.

Credo siano state proprio le sagome corporee a farmi capire che potevo essere io a
definire me stesso, in modo autonomo e secondo il mio desiderio. Proprio come ho
cancellato e ridefinito parti del contorno del mio corpo, potevo fare lo stesso con il mio
nome, e andando un passo oltre: con la mia vita.”

Introduzione: Contesto

Ripristinare il potere personale. Il commento iniziale dell'autore Minghini, che ha vissuto
I'esperienza in prima persona, sembra cogliere I'importanza di affrontare il tema
dell'autonomia ogni volta che si lavora con persone le cui identita mettono in discussione
lo status quo del potere. Raramente emerge quando lavoriamo con persone le cui identita
non lo fanno. E visibile solo quando si richiama I'attenzione sulla sua assenza
(Hetherington, 2020). Ed ¢ visibile qui, in questa edizione speciale che cerca di ristabilire
I'equilibrio del potere, dando voce alla persona che ha effettivamente vissuto
quell'esperienza.

Le autore desiderano ringraziare lo redattore per questa opportunita di affrontare il “caso
clinico” da una nuova prospettiva, che permette all'autore che ha vissuto I'esperienza di
diventare il protagonista della propria storia. Al di Ia delle complesse questioni etiche
legate allo scrivere di altri, leggendo il contributo di Minghini si &€ aperta una finestra di
significato completamente nuova, un'esperienza vissuta di emozioni cosi intricate che
solo la persona in questione poteva cogliere e raccontare.

Il nostro dialogo e diventato molto piu di un semplice articolo accademico: € stato un
processo di autoriflessione necessariamente intersezionale (Talwar, 2010), in cui le
prospettive eterosessuali, lesbiche e trans si sono incontrate per negoziare lo spazio
dell'ombra sociale collettiva (Hocoy, 2005). E stato creato un dialogo tra identita che
intersecano voci emarginate che, tuttavia, provengono da un contesto accademico
privilegiato, bianco e occidentale.

Cornice Teorico 1: La sagoma corporea - Della Cagnoletta, nel ruolo di supervisora,
racconta.

Il mio interesse per la sagoma corporea risale agli anni della mia formazione, all'inizio
degli anni '80, quando frequentavo un Master in arteterapia ed ero in procinto di diventare
psicoanalista. Anche se la mia capacita di dialogare con queste immagini era ancora
molto limitata ed ero immersa nel pensiero psicoanalitico, le sagome dicevano cosi tanto
che era impossibile non ascoltarle. Da allora, sono diventate una parte centrale della mia
pratica privata, del mio archivio, un potente strumento per insegnare la rappresentazione
del corpo e un tema chiave della mia ricerca.



Come autrici, abbiamo cercato nella letteratura dell'arteterapia e, a parte dei miei articoli
(Della Cagnoletta, 2017, 2020) e il mio libro (Della Cagnoletta, 2010, capitoli 9 e 14),
abbiamo trovato solo un riferimento alla sagoma corporea in Waller (1993) come forma
ritrattistica a grandezza naturale. Eppure la sagoma corporea ¢ il seme da cui si &
sviluppato il body mapping, una pratica ampiamente riconosciuta che sfrutta I'idoneita
della sagoma corporea per |'auto-narrazione, con un'‘enfasi cognitiva e un approccio
biopsicosociale all'interno del quadro della giustizia sociale (Jager, Tewson, Ludlow &
Boydell, 2016; Gastaldo, Magalhaes, Carrasco & Davy, 2012). Qui, desideriamo riportare
la sagoma corporea alle sue radici ed esplorare il suo potenziale come esperienza
vissuta nel qui e ora.

Le autrice ritengono che la metodologia della sagoma corporea metta in discussione il
tradizionale setting dell'arteterapia e ci costringa a muoverci al di fuori dei nostri confini,
mettendo in discussione i nostri stessi corpi. Il processo di ricalco dei contorni del corpo
richiede un impegno attivo e un'intimita tra due corpi, dove le terapeuta non puo
mantenere una distanza, ma deve negoziare il proprio corpo e la propria immagine
corporea mentre raffigura quella dell’altre. Potremmo definirla un'esperienza di transizione
per entrambi i soggetti, uno spazio potenziale di trasformazione. La realta dei confini
corporei viene sostituita da una linea sottile tra "me" e "te" che divide e connette mondi
interiori ed esteriori, fantasie e realta tangibile.

Questa sfida dei confini, inerente alla sagoma corporea, sembra essere fondamentale per
comprenderne lo specifico potenziale quando si lavora con utenti LGBTQIA+. Le nostre
supervisioni hanno evidenziato come l'intimita-autenticita inerente al processo della
sagoma corporea si connetta con qualita che, come cittadina LGBTQIA+, Hetherington
ha sentito essere la sua ancora di salvezza e il suo ossigeno sociale: "La mia esperienza
d'infanzia come outsider, la cui identita sessuale era un tabu, ha fatto si che i confini
fossero vissuti come intrinsecamente ingiusti e inaffidabili. L'obbligo logistico di delegare
a un'altra persona |I'autonomia nel processo di rappresentazione del proprio corpo sulla
carta sembra parallelo alle norme sociali cisgender che riguardano il significato attribuito
al corpo. Ho sentito una grande responsabilita nel disegnare il contorno di Minghini e
ricordo di averlo fatto molto lentamente. Questa lentezza mi € sembrata importante per
comunicare che mi stavo 'prendendo cura' e che la qualita della linea era di grande
importanza. Inginocchiata sul pavimento accanto a lui, volevo comunicare fisicamente
umilta. Era importante che il mio corpo non si imponesse sul suo e che la linea che
disegnavo non fosse percepita come inalterabile". La (ri)appropriazione di questi confini
diventa un processo fondamentale verso |'autonomia e I'accettazione, come Minghini
descrive nella modifica dei contorni della “Sagoma Corporea 3”.

Rappresentazione multidimensionale del sé

Le sagome corporee integrano molti livelli dell'identita: la nostra vita mentale interiore, le
nostre esperienze intersoggettive, i nostri background culturali e il modo in cui il nostro
corpo negozia ciascuno di questi campi. Lavorare su una sagoma corporea rispecchia i
primi processi di interazione con il sé in via di sviluppo, formando e trasformando,
cambiando e adattando cio che vedo con cid che sento. Se la nostra percezione implica
stati fluttuanti del sé (Bromberg, 1996), la configurazione di ogni sagoma corporea ¢ il
punto di arrivo di un lungo processo di interazione, che contiene sia l'interno che I'esterno
e diventa una nuova dimora per |'esperienza emergente del sé, come appare nelle
Sagome Corporee 1 e 3.



Se ogni opera d'arte occupa un'area tra presentazione e rappresentazione (Langer, 1953),
la sagoma corporea & unica nel coprire entrambi gli ambiti. Descritto dal suo creatore
come una rappresentazione di un'immagine personale, una storia all'interno di un mondo
di fantasia, o una presentazione diretta del sé, & un "oggetto soggettivo" (subjective-
object, Hagman, 2010) che prende vita, generando stupore, sorpreso, familiarita, orgoglio
o vergogna. Lo spazio abitato dalla sagoma corporea si trova tra soggettivita e
oggettivita, tra cio che Winnicott (1971, p.100) chiama "estensione del me" e "non-me", e
per questo puo essere usato per integrare i due: vedremo come Minghini riconosca
I'immagine corporea come sua, e possa usare questo riconoscimento per negarla,
rifiutarla e, alla fine, trasformarla.

Metodologia

Le sagome corporee descritte in questo articolo seguono una metodologia specifica che
ho sviluppato (Della Cagnoletta, 2017, 2020), dove a ogni fase viene dato il proprio spazio
e tempo per essere elaborata come esperienza vissuta. Guardare la forma del proprio
corpo, ricalcata sul pavimento su un pezzo di carta, ti mette di fronte a una sorta di
specchio che non € ancora vivo ma che ricorda il contorno di un corpo morto. Quando si
agisce, cioé appendendo la carta al muro, la sagoma corporea prende vita e si avvia un
dialogo tra I'autore e la sagoma corporea, mentre immagini e ricordi appaiono da quelle
linee primordiali, rivelando reazioni emotive. Questo processo ripetuto di immersione ed
emersione favorisce un'integrazione dell'esperienza sensoriale e incarnata con il processo
cognitivo di testimonianza ed elaborazione di cio che & emerso.

Le quattro fasi della sagoma corporea

*  Fase 1: Creare il contorno. Un foglio di carta di dimensioni adeguate viene
srotolato sul pavimento e la persona € invitata a sdraiarsi nella posizione piu
comoda. Il contorno viene disegnato dalls terapeuta usando un materiale scelto.
L'immagine viene osservata da entrambi e, se accettata, la carta viene sollevata e
montata sulla parete.

. Fase 2: Modificare il contorno. A ogni persona viene dato il tempo di modificare il
contorno originale. Questo processo riguarda il riappropriarsi della linea tracciata
da un altre. Puo essere rinforzata, ispessita, assottigliata, cancellata o
semplicemente esaminata visivamente.

*  Fase 3: Completamento. Riempire I'immagine del corpo puo richiedere diverse
sessioni, settimane o mesi e pud essere suddiviso in fasi, ad esempio lo spazio
interno ed esterno.

. Fase 4: Dialogo. Se opportuno, si puo dedicare del tempo alla narrazione di storie,
oralmente o per iscritto. Diventa un'opportunita per una maggiore consapevolezza
dei legami emotivi che tengono unita I'immagine corporea.

Un rapporto dialettico in evoluzione

Il processo di ricalco dei contorni del corpo (Fase 1) coinvolge due persone e il suo
risultato dipende dalla relazione tra di esse, a partire dall'esperienza di contiguita (Ogden,
1987) data da due superfici che si toccano, un incontro reciproco tra la mano che tiene
una matita e il corpo che giace a terra. Nelle prime fasi dello sviluppo, cosi come in
momenti particolari della vita, "lI'esperienza di superfici che si toccano € un mezzo



principale attraverso il quale vengono stabilite le connessioni e si raggiunge
I'organizzazione" (Ogden, 1987, p. 50). Ricalcare il proprio corpo rievoca cio che
accaduto al bambino durante il suo processo di sviluppo, modellato da un contesto
sociale umano in cui il volto della madre gioca un ruolo fondamentale (Winnicott, 1971;
Wright, 1991) e potenzialmente crea un sentimento di fiducia e accettazione verso il
nostro stesso corpo e verso il mondo esterno.

Quando la matita segue i contorni del corpo, i confini corporei vengono definiti insieme a
un senso separato del sé, in cui alcune parti del corpo possono essere percepite come
piu forti o piu deboli, piu grandi o piu piccole, generando accettazione o rifiuto (Fase 2).
Possono emergere sincronia o dissonanza, concorrendo a cambiare le linee che
definiscono il corpo, seguendo un‘immagine ideale che risiede nella nostra mente. La
sagoma corporea ci mette di fronte al processo di riappropriazione del nostro corpo,
qualcosa che non é facile da fare, specialmente quando & in conflitto con la nostra
immagine corporea mentale, ma che, come scopre Minghini, € una parte essenziale del
processo di guarigione, anche quando I'obiettivo a lungo termine e quello di rifiutare |l
corpo che e stato accettato.

Un profondo impegno con il nostro senso di identita emerge all'interno dello spazio
potenziale che la sagoma corporea occupa (Fase 3), dove |'elaborazione creativa
dell'opera d'arte "agisce, protegge e contiene, dando visibilita e significato a cio che non
e stato pensato e a cio che & sconosciuto, cosi come a cio che e desiderato. Riempire
I'immagine sulla carta & un viaggio dalla percezione alla simbolizzazione, alla ricerca di
una risonanza estetica che la fara rivivere, incontrando lungo il percorso fasi di disordine e
caos" (Della Cagnoletta & Hetherington, 2020). Come vedremo nella Sagoma Corporea 2,
per emergere dall'oscurita e dall'incoerenza, dobbiamo usare la nostra capacita di
separare, mantenendo cio che € importante ma lasciando dietro di noi cido che non & piu
riconoscibile. Lavorare sulla propria sagoma corporea € un atto di transizione che
permette a una nuova immagine del corpo di emergere ed essere narrata (Fase 4).

Cornice Teorico 2: L'importanza della sagoma corporea per le identita minoritarie -
Hetherington, nel ruolo di arteterapeuta, racconta.

Differenziare all'interno dell'ombrello LGBTQIA+

La fondazione del primo gruppo di arteterapia con identita LGBTQIA+ in Italia nel 2014 e
stata di grande importanza personale perché, in quanto lesbica, artista e arteterapeuta,
significava dare alla citta cid che avrei piu desiderato quando arrivai molti anni prima
come una giovane adulta confusa che cercava di dare un senso alla sua identita. Ho dato
per scontato che, poiché abbracciavo la nostra identita collettiva, il mio spazio di
arteterapia fosse automaticamente un luogo sicuro per le persone trans. L'autoriflessione
ha dimostrato che non si pud semplicemente darlo per scontato.

La stesura di questo articolo ha portato le autrice a rendersi conto di come I'esperienza
trans sia spesso erroneamente equiparata alla narrazione piu dominante (all'interno di
questa equazione) dell'esperienza LGB, evidenziando la natura intersezionale delle
dinamiche di potere. E importante chiarirlo perché non siamo state le sole: Zappa (2017)
sottolinea come Pelton-Sweet e Sherry (2008) facciano poca distinzione nell'esaminare
I'esperienza del coming out 'LGBT'. Ma dal racconto di Minghini emergono differenze
fondamentali tra le esperienze 'LGB' e 'T": una volta iniziato il trattamento ormonale, i
cambiamenti diventano visibili sul corpo. Cio significa che la persona trans ha poco



controllo sul processo di coming out. A differenza di alcune persone LGB che "passano
inosservate", alla persona trans viene negata I'autonomia di decidere a chi, quando o
come rivelarsi. Non c'e un tempo di gestazione: la nuova identita € esposta al controllo
pubblico in una fase fetale. Minghini descrive come lo sguardo degli altri lo appesantisse
"come una macina da mulino". Una volta iniziata la transizione, il suo corpo richiedeva
privacy: una privacy che gli veniva negata in un contesto sociale a causa dell'inevitabile
visibilita del corpo. Dice: "Dovevo metabolizzare quel corpo. Dovevo affrontarlo e renderlo
accettabile ai miei stessi occhi prima di poterlo (forse) rendere visibile agli altri."

Dal testo di Minghini mi rendo conto che il gruppo LGBTQIA+ gli & servito come spazio
intermedio: tra il privato e il pubblico. Ha fornito un "altro" simbolico, un filtro per I'occhio
sociale ostile. All'interno di questo spazio di gruppo simbolicamente 'pubblico’, poteva
affermare il suo diritto alla 'privacy’, rifiutare di mostrare la sua opera arrotolandola,
rifiutare di far parte di un'opera di gruppo creando un'isola a parte, rifiutare di discutere il
contenuto del suo lavoro. In questo modo, ha usato il gruppo di arteterapia per affermare
il controllo sul suo spazio intimo che gli mancava socialmente e pubblicamente.

Durante il processo di pre-transizione, il gruppo ha agito come una presenza sociale
positiva che ha testimoniato e confermato il suo bisogno. La sua domanda "Sono?" si &
trasformata in "Posso?", e il gruppo ha fornito una risposta esterna di conferma: "Puoi!".
Lo vediamo saltare in alto, con le braccia tese in Sagoma corporea 1. E una marionetta a
molla che finalmente esce dalla scatola. E una celebrazione dell'esistenza e anche il
gruppo ha esultato.

Ma una volta iniziata la transizione, le sagome corporee dovevano essere realizzate in un
contesto pseudo-individuale. L'esperienza condivisa da Minghini nella stesura di questo
articolo, mi ha fatto riflettere sulla difficolta e delicatezza di mettere in discussione
I'identita corporea in un contesto di gruppo. Il gruppo € innanzitutto un'esperienza
corporea (Della Cagnoletta, Mondino & Bolech, 2018) poiché il proprio corpo ¢ il veicolo
attraverso il quale sono presente nel gruppo. Dietro il concetto "mi vedono" si nasconde
I'implicazione "vedono il mio corpo” e divento un testimone dello sguardo del gruppo su
di me. L'esperienza di Minghini chiarisce |'impossibilita di esplorare il proprio corpo sotto
lo sguardo dell'altro quando il corpo non € piu il mezzo di esplorazione ma diventa il
soggetto di tale esplorazione in modo concreto e non simbolico.

Una serie di "sincronicita significative" (Jung, 1969) al di la del controllo cosciente
dell’arteterapeuta, ha concesso a Minghini lo spazio e il tempo per creare le sagome
corporee 2 e 3 al di fuori dello sguardo del gruppo. Per Sagoma corporea 2, non c'era
spazio sufficiente sulla parete dello studio, il che ha fatto si che un membro del gruppo
dovesse lavorare nel corridoio. Per Sagoma corporea 3, una serie di cancellazioni
all'ultimo minuto ha fatto si che Minghini fosse I'unico membro presente quel giorno. In
entrambi i casi, in quanto arteterapeuta, mi sono chiesta se dovrei cambiare il corso degli
eventi, in quanto un setting che escludeva un membro del gruppo dalla stanza poteva
essere poco etica, cosi come vedere un membro del gruppo individualmente senza gl
altri presenti poteva essere professionalmente discutibile. Tuttavia, la mia esperienza
personale sostiene la teoria della sincronicita di Jung (1969) e ho scoperto che quando
seguo il flusso degli eventi, anche se la mia mente razionale gli percepisce come
ostacolanti e negativi, in seguito ne scopro il significato e mi rendo conto dell'importanza
che accadano esattamente nel modo in cui sono accaduti (Hetherington, 2016).



L'assenza puo essere potente quanto la presenza: un gruppo assente non ¢ la stessa
cosa della diade in terapia individuale. Questa sessione individuale & diventata il
momento chiave per Minghini per affermare la sua autonomia sul suo diritto all'intimita:
un'autonomia che mancava nel mondo esterno. La descrive come "trovare uno spazio
appartato in una citta affollata".

La sagoma corporea: uno specchio che promuove l'integrita

Minghini, I'autore che ha vissuto |'esperienza, osserva: “Le sagome corporee mi hanno
posto davanti a uno specchio che non si limitava a mostrarmi la dura verita di una realta
cruda: mi mostravano la mia realta personale e il fatto che, se mi fossi concesso
I'opportunita, avrei potuto trasformare il mio desiderio nella mia realta."

La sagoma corporea ha un potenziale di guarigione speciale per coloro che hanno
ricevuto un'immagine patologizzata di un sé che devia dalle norme sociali, perché
fornisce un'immagine speculare con una differenza. E uno specchio creato da me stessa.
Proprio come la teoria trans sostiene l'importanza di "scrivere la nostra storia, e nel
momento in cui la scriviamo, diamo a quella storia il nostro significato, il punto di vista di
chi ha fatto quella storia e di chi ha sofferto quella storia, il significato soggettivo e non
quello dell'osservatora/outsider” (Arietti, Ballerin, Cuccio & Marcasciano, 2010, p.17), la
sagoma corporea offre a una persona la conferma della sua capacita di definire se
stessa. Apre un percorso in cui sono io a offrire I'immagine prima a me stessa, € poi
all'altre.

Levine (1996) esplora come la teoria Lacaniana esponga |'immagine allo specchio non
solo come frammentaria, ma basata su un malinteso. Contiene un'illusione di totalita che
non e ricambiata nell'esperienza vissuta del proprio corpo da parte delle bambins. Per
questo motivo, crea un precedente per la ricerca di conferme nells altra che finisce
sempre con una delusione: il completamento viene deviato sul prodotto di un'azione o di
un gesto e quindi non viene interiorizzato come un'esperienza di guarigione e incarnata.
Lacan (1977) propone una soluzione nel linguaggio. Levine (1996) propone una soluzione
in un approccio fenomenologico all'arteterapia. Ls autrice propongono una soluzione nel
processo della sagoma corporea.

La sagoma corporea restituisce un'immagine che il suo creatore riconosce come "me",
ma non e me. A differenza dello specchio, non pretende di essere una totalita, ma € una
parte di un intero. Come tale, & "una parte di me", un frammento momentaneo nel tempo.
Se I'immagine allo specchio di Lacan (1977) lascia le bambina con una mancanza perché
e meno di cio che vede, la sagoma corporea fa il contrario. Perché I'ho creato io e ora
sono arricchite da nuove conoscenze. Nell'esclamazione del bambina: "Guardami!", la
sagoma corporea diventa entrambe le parti del duetto. Offre e chiede conferma e quindi
chiude il cerchio perché sono le mie sensazioni corporee (interne) nell'osservare
I'immagine (il 'senso percepito' cosi importante per la guarigione dei traumi, (Levine,
1997) che convalidano I'immagine (esterna). Crea una testimonianza nel 'qui e ora'
dell'esperienza vissuta, non solo della mia forma corporea, ma anche delle tracce dei miei
gesti e movimenti. Non svanisce, ma rimane e testimonia la mia testimonianza. Come
tale, & un frammento che non mi frammenta, ma mi porta un passo piu vicino al
completamento: "totalita frammentata" (Levine, 1996).



Descrizione della pratica: le sagome corporee e il mio percorso di
transizione - Minghini, nel ruolo di autore che ha vissuto I'esperienza, racconta.

Sono entrato nel gruppo di arteterapia LGBTQIA+ perché volevo esplorare un aspetto
molto nebuloso di me stesso: la mia identita sessuale. Sapevo di aver bisogno di un
ambiente sicuro, con persone non giudicanti. Le sessioni duravano 3 ore, si tenevano
ogni quindici giorni da ottobre a giugno. Ho partecipato per due anni e sono stato
assente una sola volta.

Il mio primissimo lavoro, realizzato durante il colloquio individuale prima del gruppo, era
un gattino a matita, debole e impercettibile, su un foglio A4. Quando guardo quel gattino
0ggi, mi arriva come un tentativo di non essere visto, di svanire nell'anonimato bianco
della carta. Man mano che le sessioni andavano avanti, i miei lavori hanno cominciato a
diventare piu "rumorosi": esistono, ¢ difficile ammetterlo, ma lo fanno.

Sagoma Corporea 1: Da Francesca ad Andrea

Occupare lo spazio necessario per realizzare la prima sagoma corporea, lo spazio che il
mio corpo ha rivendicato sulla carta, € stata un'esperienza incredibilmente difficile, ma
liberatoria: posso esistere, posso occupare spazio nel mondo. Iniziare la transizione,
che € avvenuta piu o meno nello stesso periodo, mi ha fatto sentire allo stesso modo. Se
penso a me stesso prima di rendermi conto di essere trans, penso a un‘ombra, nella
migliore delle ipotesi a una persona che avrebbe rinunciato a tutto pur di svanire
nell'invisibilita. La consapevolezza e la coscienza di me stesso mi stanno dando la liberta
di occupare spazio, in modo che anch'io possa avere un posto in questo mondo.
Diventare consapevole della mia identita mi ha permesso di uscire da un angolo angusto
e scomodo in cui mi ero rannicchiato nel tentativo di dare il minor disturbo possibile,
come se non fossi affatto |i.

Sagoma Corporea 2A e 2B: Il lutto per Andrea

Il disagio imbarazzato di questa figura, prima di tagliarla via, mi raggiunge ancora oggi.
Urla: "Non guardarmi!", mentre finge sicurezza di sé e usa accessori (i baffi, i capelli verdi
e gli occhiali da sole) per distogliere |'attenzione dalla realta del mio corpo e dalla sua
ansia intrinseca. | miei tentativi di nascondere quel corpo ansiolitico, i grandi rettangoli
neri che coprono il seno e i fianchi, non fanno che rendere ancora piu evidente il disagio
che cercavano di nascondere.

Anche se ora percepisco la natura contraddittoria di quei rettangoli neri, riconosco |l
bisogno che soddisfacevano. Mi permettevano di tenere per me quelle parti di me che
erano inaccettabili. Era importante impedire alle altre persone di vedermi in un modo in
cui io non mi percepivo piu.

Pur riconoscendo che lavorare sulla mia immagine € stato incredibilmente difficile, lo
considero un passo fondamentale verso la mia auto-accettazione. E stato questo rifiuto
chiaro e tangibile del mio corpo, insieme al mio confronto con la necessita di distogliere
I'attenzione dalle forme del mio corpo per mezzo di baffi fantasiosi e capelli verdi, che mi
ha permesso di portare alla mia coscienza il rifiuto che era sempre stato li. Questo era un
processo che in precedenza avevo evitato, perché rifiutare il proprio corpo € doloroso e
porta con sé conseguenze spiacevoli. Credo che sia diventato possibile nel momento in
cui la sua materializzazione € diventata un passo definitivo verso |'auto-accettazione.



Il passo successivo & stato una sorta di incubazione in cui ho nascosto la parte centrale
dell'immagine del mio corpo, ritagliandola e arrotolandola, allontanandola da cio che
rimaneva. Da quel momento in poi, i vari oggetti che avevo usato per distrarre |I'attenzione
non erano piu necessari, poiché avevo fisicamente rimosso le parti che non potevano
essere guardate. Cio che rimaneva era il mio rifiuto, piu visibile che mai. L'assenza fisica
contiene la presenza visibile del mio disagio. Ho dovuto isolare e individuare questo
disagio per affrontarlo e gestirlo.

Concedermi il tempo di accettare il mio rifiuto, nascondere il corpo che non riuscivo ad
accettare, mi ha dato I'opportunita di metabolizzare quei sentimenti negativi e contenerli.
Finalmente hanno smesso di corrodermi lentamente all'interno, sotto la superficie della
coscienza.

Sagoma corporea 3: Accodliere Fabrizio

Ricordo la sessione individuale in cui € stato realizzato la terza sagoma corporea. Tutti gli
altri membri del gruppo erano assenti: € stato come trovare un posto appartato, un
angolo tranquillo, nel mezzo di una citta affollata dove potevo sedermi e riprendere fiato
all'ombra prima di tornare tra la folla nella piazza principale. Quella terza sagoma
corporea é stata un rito di passaggio fondamentale che mi ha permesso di "possedere"
finalmente e veramente il mio corpo di fronte alle altre per la prima volta. Non avrebbe
potuto essere realizzato in presenza del gruppo.

Permettere a elementi esterni di definire il contorno visibile del mio corpo ha rimosso
parte del peso di affrontare quell’entita problematica: i contorni esistono, ma sono sottili e
a matita, suscettibili di modifiche. Inoltre, sono in grado di relazionarmi con il mondo,
grazie ai vari elementi che mi caratterizzano oltre al mio corpo: i miei hobby e le mie
passioni. E un corpo solo parzialmente definito e questo lascia molto spazio alla
creativita. E aperto a essere influenzato e a influenzare, sia come soggetto che come
oggetto. Contribuisce notevolmente a esprimere la mia sensazione di avere un'infinita di
opportunita una volta che la mia identita e salda. Con questo mi riferisco alla mia
autoconsapevolezza piu che alle forme reali del mio corpo che diventano secondarie e
anche modificabili.

Ho un chiaro ricordo di aver modificato i contorni che erano troppo dolorosi da accettare,
in particolare quelli che definivano i fianchi e le gambe. Prima di creare questa sagoma
corporea, non avevo considerato che fosse possibile: & stata una rivelazione. Pensavo di
dover semplicemente accettare |'inaccettabile. La biologia non puo essere cambiata e
non € mossa dai miei sentimenti. Pur essendo perfettamente consapevole di non poter
cambiare certi aspetti del mio corpo, la modifica delle forme di questa sagoma corporea
ha aperto una porta di possibilita che e rimasta aperta a lungo termine. Sto ancora
usando questa apertura nella mia psicoterapia individuale oggi. Sto discriminando quegli
elementi che sono veramente 'inaccettabili' da quelli con cui posso arrivare a una sorta di
tregua e fare pace.

La parte centrale della figura € ancora mancante, ma la sua assenza ha un valore molto
diverso. E I'assenza di qualcosa in via di divenire, non qualcosa che & stato tagliato via.
Modificare il contorno della sagoma corporea mi ha dato il permesso di immaginarmi in
modo diverso, di immaginare un corpo che potessi riconoscere come me stesso senza
dover buttare via parti di me per raggiungere questo obiettivo. Quei piccoli cambiamenti
ai miei contorni hanno innescato un risveglio che per me rappresenta un rito di passaggio



in termini di transizione. Non sono ancora cosi a mio agio con il mio corpo da permettere
che i suoi contorni mi definiscano, ma sono in grado di immaginarmi - e letteralmente
creare un'immagine di me stesso - con un corpo fisico. Questa sagoma corporea mi ha
dato il potenziale per identificare questo specifico obiettivo che & ancora un lavoro in
corso. Non € un obiettivo rigidamente definito: ci sono ancora domande, ma & una meta
verso cui lavorare. Mi ha permesso di "indossare" finalmente il mio stesso corpo di fronte
agli altri per la prima volta. Non € un caso che mi abbia dato la forza di decidere di
cambiare di nuovo il mio nome. Poche settimane dopo, non ero piu Andrea, ma Fabrizio.
Non piu di genere neutro, ma identificato come maschio.

Discussione: tre sagome corporee; tre modalita del processo creativo; tre fasi della
transizione

L'"argomento" di una sagoma corporea € la rappresentazione di un'immagine corporea.
Proprio come ogni forma d'arte, questa puo essere creata utilizzando diverse modalita
(Ogden, 1987; Della Cagnoletta, 2010). Ogni modalita utilizza un linguaggio specifico,
partendo da una base sensoriale, che € poi seguita da un processo di divisione e
separazione per arrivare al riconoscimento e all'accettazione del contenuto
dell'immagine, in qualunque forma essa sia apparsa. Le tre diverse modalita
interagiscono, ma vediamo come in ogni sagoma corporea una di esse diventi dominante
sulle altre, definendo uno stile, valori e temi collegati all'immagine corporea (Della
Cagnoletta, 2010, 2017). Le modalita possono funzionare sia come facilitatori del
processo terapeutico sia come meccanismi protettivi per creare una distanza da
sensazioni e contenuti che altrimenti soprafferebbero il sé.

Sagoma corporea 1: l'incarnazione attraverso un approccio sensoriale

La prima sagoma corporea segna la fine di un viaggio: € il culmine del processo di pre-
transizione, che coincide con il momento in cui 'Francesca' diventa 'Andrea’. E anche il
risultato di sei mesi di lavoro sensoriale che € iniziato con un piccolo gattino a matita per
arrivare a questa spettacolare celebrazione pittorica del sé. Minghini riflette su come un
oggetto debba essere posseduto prima di poter essere abbandonato. Descrive la sua
esistenza come Francesca come una sorta di non-morto vivente. E stato un periodo di
pensieri suicidi ossessivi insieme alla consapevolezza che non si sarebbe mai
effettivamente ucciso perché cio avrebbe significato riconoscere un corpo. L'enigma di
Francesca e stato risolto nell'atto dell'incarnazione, che non era tanto I'accettazione del
suo corpo quanto la sua abitazione.

Modalita di Concentrazione Corporea (Della Cagnoletta, 2010): le sensazioni tattili della
pittura sulla pelle, il gesto fisico e il movimento necessario per fare il segno, il
coinvolgimento consapevole del corpo nella creazione dell'opera diventano i mezzi
attraverso i quali Minghini prende contatto con il suo corpo. L'impronta della mano, la
pennellata, gli schizzi sulla carta diventano una testimonianza, un ricordo tangibile che
attesta il gesto fisico che ha avuto luogo. In precedenza, Minghini si era difeso da queste
sensagzioni, una difesa che lo aveva protetto dalla necessita della transizione. Ma
difendendosi, si era anche separato da quelle sensazioni che ci connettono con il mondo.
L'ego e soprattutto un ego-corporeo (Freud, 1949). La nostra pelle & la barriera ma anche
la connessione tra l'interno e I'esterno (Anzieu, 2016; Bick, 1968).

Il distacco dalla percezione corporea impedisce la continuita dell'essere (Winnicott, 1956),
I'elaborazione e la consapevolezza delle emozioni (Hass-Cohen & Findlay, 2015) e
I'integrazione della memoria implicita ed esplicita (Elbrecht, 2018). Impedisce di vivere



come un essere integrato che puo dare un senso alla nostra esistenza, cognitivamente e
percettivamente. L'uso di materiali artistici all'interno di un luogo sicuro, il setting
dell'arteterapia, € diventato lo strumento che Minghini ha potuto usare, trovando le sue
modalita, per sperimentare e permettere lentamente a queste sensazioni di filtrare
attraverso la pelle, permeare il suo sé incarnato e trovare piacere nell'essere.

Sagoma corporea 2A e 2B: protezione attraverso un approccio formale

La seconda sagoma corporea rappresenta il processo di transizione stesso. E lo
smantellamento di "chi mi hai detto che ero". E cid che rimane & un "buco". E
emotivamente e psicologicamente impegnativo in quanto & un punto di non ritorno
simbolico, un lutto per cio che e stato e un'accettazione di cid che non puo essere
cambiato. Significa rimanere con il dolore per elaborare la perdita.

Modalita di Risoluzione Formale (Della Cagnoletta, 2010): la scelta di materiali che
limitano le sensazioni aptiche e massimizzano il controllo sul processo creativo (collage,
matita, forbici, ecc.), I'uso di forme e figure geometriche per definire aree e strutturare
I'opera sono i mezzi con cui Minghini si difende dall'essere sopraffatto dalle emozioni
scatenate dal soggetto dell'opera. L'organizzazione e |'ordine creano la distanza di cui ha
bisogno per affrontare la realta del suo corpo pur "evitando di guardarlo”.

Sagoma corporea 3: creare |'identita attraverso un approccio narrativo

La terza sagoma corporea si concentra sull'auto-narrazione e, cosi facendo, permette a
Minghini di identificarsi come una persona che, tra le altre cose, si trova a essere trans.
Hadley (2013) richiama |'attenzione su come le identita minoritarie prendano facilmente il
sopravvento nel definirci: il rovescio della medaglia dell'invisibilita del privilegio. Tutti
abbiamo una razza, un genere, una sessualita, ecc. eppure parole come "bianco",
"eterosessuale”, "abili" sono raramente usate per |'autodefinizione. Agiscono come una
tela bianca su cui il loro proprietario pud dipingere. Qui, Minghini si concede questo
lusso. La parola 'trans' diventa parte dello sfondo e il suo corpo & letteralmente
incorniciato e costruito dalle cose che ama.

Modalita di Narrazione Simbolica (Della Cagnoletta, 2010): la priorita non € né il processo
creativo né la forma, ma il significato dell'immagine. La narrazione crea un contenitore
simbolico che puo contenere i frammenti, collegandoli e dando loro un significato.

L'auto-narrazione & problematica per le identita minoritarie poiché la societa ha la
tendenza a evocare imbarazzo e sensi di colpa in coloro le cui narrazioni non si
conformano alle tendenze culturali (Rosenwald & Ochberg, 1992). Barbee (2002)
sottolinea |'importanza terapeutica specifica della narrazione per la persona trans. Non
solo la societa mainstream restituisce la loro storia come 'ridicola', ma la professione
medica valuta la narrazione per vedere se si conforma ai criteri diagnostici del DSM
(American Psychiatric Association, 2013). La pressione esterna & enorme. Alla luce di cio,
la narrazione all'interno dello spazio non-giudicante dello studio di arteterapia riguarda
piu che mai I'empowerment e il controllo: Minghini € sbalordito nello scoprire che poteva
cambiare lui i contorni a matita del suo corpo.

Nel narrare di sé, diventa in grado di possedere lo spazio esterno. Si crea un ponte tra il
sé e l'altra. Lo spazio esterno, 'sociale’', diventa suo amico. La linea curva dell'erba verde,
la cima di una collina, ricorda alle autors il pianeta del Piccolo Principe (Saint-Exupéry,
1943). E uno spazio sicuro in cui pud suonare musica, andare in bicicletta e viaggiare: uno



spazio quindi da esplorare. Un luogo sicuro, non solo nello studio di arteterapia ma anche
all'esterno, e fondamentale per la sana emersione del corpo nuovo. Colleghiamo questo
concetto con I'appello di Hocoy (2005) all'arteterapia come azione sociale: chi ¢ il
paziente se il dolore individuale € il sintomo di una societa malata?

Implicazioni per la ricerca

La nostra ricerca ha evidenziato la scarsita di materiale nella letteratura arteterapeutica
riguardo alla sagoma corporea, il che rivela la necessita di studi completi in questo
settore, e in particolare di ricerche che distinguano e definiscano i diversi modi in cui la
sagoma corporea puo essere utilizzata. Attualmente, tali definizioni e studi sembrano
esistere per il body mapping, che ha un'enfasi cognitiva e simbolica ed ¢ stato definito da
Jager et al. (2016) e Gastaldo et al. (2012) come I'applicazione della sagoma corporea
all'interno di un quadro di giustizia sociale.

Tale € il predominio del termine body mapping che lo abbiamo trovato utilizzato in
ricerche come il 'Body Map Protocol' di Lubbers (2019) anche se il protocollo a cui si
riferisce descrive uno strumento somatico, basato sull'esperienza vissuta per la
guarigione dei traumi che sembra differire in modi chiave dagli approcci simbolici di Jager
et al. (2016) e Gastaldo et al. (2012) che enfatizzano I'auto-narrazione.

Le autora ritengono che sia necessaria una ricerca per definire e distinguere i vari modi in
cui gli approcci bottom-up e top-down’ possono essere integrati nella tecnica della
sagoma corporea al fine di colmare il divario tra mente e corpo, sentimento e pensiero,
esperienza personale e interazione sociale (Skop, 2016). Ogni approccio e valido quanto
I'altro, ma & solo creando un vocabolario che onori le differenze sottostanti che possiamo
approfondire la nostra comprensione e fare nuove scoperte. Nel settore della
danzamovimento terapia sono state studiate le implicazioni e le distinzioni tra immagine
corporea, sé corporeo e memoria corporea (Pylvanainen, 2003; Chace, 1993). Nel campo
della psicologia clinica e della neuropsicologia, Pitron e de Vignemont (2017) hanno
distinto I'immagine corporea dallo schema corporeo, quest'ultimo essendo legato
all'azione e il primo alla percezione. La nostra ricerca desidera evidenziare la presenza del
corpo reale nella costruzione dell'immagine corporea, specialmente durante la "fase della
creazione del contorno" dove la modalita di concentrazione corporea (Della Cagnoletta,
2010) ¢ in piena azione e vengono stimolati sia i sistemi cinestetici che quelli percettivi.
Invitiamo la ricerca basata sull'arte (art-based research, ABR) sulla sagoma corporea che
applichi un sistema, come le tre modalita di Della Cagnoletta (2010), per riconoscere i
diversi modi di fare esperienza nel campo del processo creativo.

Le autors hanno riscontrato nella sagoma corporea una capacita unica di elaborare il
complesso rapporto della persona in transizione con il proprio corpo che sta cambiando,
e sperano di aver dimostrato come un approccio psicodinamico sia efficace in contesti in
cui non c'e "permesso di narrare" (Weegmann, 2016). Enfatizzando un approccio bottom-
up, la nostra metodologia cura le fratture tra il corpo e lo sguardo sociale a un livello
diverso rispetto al body mapping, offrendo cosi uno strumento complementare quando si
lavora con identita minoritarie. In questo articolo, abbiamo esplorato un singolo caso.
Sappiamo che "il valore di un singolo studio puo essere aumentato attraverso |'effetto
moltiplicatore - ma solo se i suoi risultati vengono diffusi e utilizzati da altri" (Kapitann,
2017, p. 320). Sarebbe utile avere ricerche empiriche in questo settore per promuovere

1 si intendono approcci “dal basso verso I'alto” ovvero dal corpo (la sensazione) alla mente (il
significato cognitivo) e vice versa “dall’alto al basso” ovvero dalla mente al corpo.



I'uso della sagoma corporea da parte di organizzazioni e associazioni che offrono
supporto alle persone trans. Cio e particolarmente importante poiché i costi della
transizione possono rendere proibitive le terapie private e alternative. Si potrebbero
costruire programmi strutturati a breve termine da parte di arteterapeuts in collaborazione
con persone trans, con la sagoma corporea che ne costituisce una componente chiave.

Conclusione: il potere dell'esperienza tangibile

Minghini osserva come “le sagome corporee mi abbiano messo in contatto con cio che
era tangibile e mi abbiano mostrato cio che era realistico e cio che non lo era. Modificarli
mi ha aiutato a distinguere quegli aspetti che erano in qualche modo accettabili da quelli
che non lo erano." La serie di sagome corporee ha facilitato il processo di transizione
perché lavorare sull'immagine corporea in modo cosi tangibile ha spostato il locus di
controllo (Rotter, 1954) da esterno a interno. Il corpo di Minghini & diventato il soggetto e
non |'oggetto, attivando un processo di empowerment.

Minghini ha descritto la sua difficolta nel regolare le emozioni durante il suo "periodo piu
buio" di trattamento ormonale. Arietti et al. (2010) parlano della depersonalizzazione del
corpo medicalizzato. Questi sono tutti processi in cui psicologicamente, fisicamente ed
emotivamente la persona perde il controllo sul proprio corpo e sulla propria identita
corporea. Il processo di selezionare sulla carta e separare cio che poteva andare da cio
che poteva restare ha permesso a Minghini di trovare il suo modo per conciliare il
desiderio interno e la realta esterna. L'intollerabile € diventato tollerabile perché non era
pit imposto. Aveva autonomia. Nelle sue stesse parole: "Avevo il permesso".

L'esperienza delle autors indica che il potenziale della sagoma corporea nell'aumentare il
senso di autonomia di una persona lo rende uno strumento importante per lavorare con le
identita minoritarie. In questo ambito, la metodologia specifica di Della Cagnoletta
(2017, 2020) per la sagoma corporea € significativa perché concentra |'attenzione sui
confini del corpo. Possedere e controllare il contorno del corpo significa definire cio che
appartiene all'interno e cid che deve rimanere all'esterno. Permette alle persone
emarginate, che hanno introiettato una visione sociale esterna di se stesse come
‘estranee’, di collocarsi letteralmente al centro dell'immagine, ridefinendo 'dentro’ e
‘fuori'.

Le esperienze di alienazione sociale possono portare una persona a dissociarsi dal corpo
che puo essere percepito come il luogo dell'alienazione (Hocoy, 2006; Karcher, 2017): la
sagoma corporea offre un'esperienza abilitante che promuove un'immagine corporea di
integrita e completezza. Come tale, € uno specchio che guarisce quelle sensazioni
definite da Lacan (1977) come mancanza.

Il nostro approccio alla sagoma corporea utilizza le tre modalita del processo creativo
(Della Cagnoletta, 2010) per integrare un approccio bottom-up e top-down. L'esperienza
sensoriale, la presa di decisioni formali e il significato simbolico vengono contestualizzati
all'interno del coinvolgimento fisico del corpo, della documentazione dei suoi contorni e
del completamento dello spazio corporeo creato. L'immagine corporea risultante integra
e testimonia i diversi livelli di coscienza e stati del sé (Bromberg, 1996) coinvolti nella sua
creazione.

Come esseri sociali, cerchiamo conferma, accettazione e soprattutto armonia nel mondo
esterno. Per convalidare il sé, abbiamo bisogno di un ambiente esterno che rifletta le parti



fondamentali di noi stessa, creando uno spazio che ci faccia sentire al sicuro, familiare e a
'casa’. Questo e cido che Minghini & in grado di creare per sé stesso nella Sagoma
corporea 3: un mondo che riflette le sue passioni, un prerequisito per venire all'esistenza.
Le sagome corporee giocano un ruolo chiave nella sua scoperta e creazione di un'identita
sana che trascende la patologizzazione medica e riflette una 'totalita frammentata'
(Levine, 1996): la complessita di un sé corporeo vivente, senziente e in grado di provare
sentimenti.

Minghini parla di un viaggio che non riguarda tanto il passaggio 'da femmina a maschio'
quanto il passaggio 'dall'ombra all'essere umano'. Le sue opere si evolvono da
‘somiglianze vagamente umane' a 'il mio stesso corpo': una ricerca per diventare
‘pienamente umano'. Dice: "Mi ero sempre distintamente rifiutato di vedere il
cambiamento in me stesso. Se fosse stato per me, sarei rimasto lo stesso per sempre,
mantenendo le stesse insormontabili difficolta, vivendo con lo stesso blocco mentale. E
stato grazie alle opere che ho realizzato nel gruppo di arteterapia che ho capito che non
era vero: il cambiamento era evidente. Era li sulla carta, nei materiali che avevo usato e nei
soggetti rappresentati.”

*  Finanziamento: questa ricerca non ha ricevuto alcuna sovvenzione specifica da
agenzie di finanziamento nei settori pubblico, commerciale o no-profit.

. Dichiarazione di divulgazione: nessun conflitto di interessi.

*  Permesso: |'utente menzionato in questo articolo € uno dei co-autori e, in quanto
tale, & stato coinvolto nella preparazione, stesura e revisione dell'articolo e ha dato
il consenso per la pubblicazione delle immagini dei tre ricalchi del corpo.

Note biografiche

Rivkah (Rebecca) Hetherington e un'arteterapeuta registrata presso I'HCPC (Regno
Unito) che si & formata presso Art Therapy Italiana a Bologna (ltalia), dove vive e lavora.
Pratica come artista, avendo conseguito un BA in Belle Arti (Winchester School of Art) e
un MA (Wimbledon School of Art) nel Regno Unito, dove e cresciuta. Ha lo studio privato
a Bologna dove riceve bambini e adulti, individualmente e in gruppo. Ha un interesse
speciale per il trattamento del trauma, che I'ha portata a studiare il Disegno guidato
(Institute for Sensorimotor Art Therapy) e attualmente e coinvolta nel portare in Italia il
progetto "The Changing Room 11", trauma-informed, dagli Stati Uniti. |l suo interesse per
la giustizia sociale I'ha portata a lavorare nel carcere femminile di Bologna, cosi come in
progetti con minori non accompagnati e adolescenti vulnerabili. In collaborazione con il
centro LGBTQIA+ di Bologna, ha istituito il primo gruppo di arteterapia in Italia dedicato
specificamente a clienti LGBTQIA+ e ha pubblicato la sua ricerca in questo campo (The
Arts in Psychotherapy). La sua identita internazionale la vede anche lavorare con i Third
Culture Kids attraverso la Scuola Internazionale. E membro di gruppi di ricerca nei campi
dell'adozione e dell'affidamento familiare e del lavoro in carcere.

Mimma Della Cagnoletta, dottoressa in filosofia, psicologa certificata, arteterapeuta e
psicoanalista, & co-fondatrice di Art Therapy Italiana (1982), I'associazione che ha
sviluppato la prima formazione in arteterapia in Italia in collaborazione con Arthur
Robbins, Diane Waller e Andrea Gilroy, tra gli altri. Ex professoressa all'Universita di
Milano, ha insegnato e supervisionato per tre decenni. Ora e direttrice della Formazione
Avanzata in arteterapia per Art Therapy ltaliana. Conduce gruppi di arteterapia per utenti



e professionisti in molti servizi sanitari e istituzioni private. Lavora con le danzamovimento
terapeute per integrare arte e movimento nell'insegnamento e nella pratica. Ha uno studio
privato a Milano, dove lavora con adulti. E supervisore di un gruppo di ricerca
sull'adozione e I'affidamento familiare. E autrice di un manuale di arteterapia e co-autrice
di un libro sull'arteterapia di gruppo e di molti articoli, sia in italiano che in inglese. E
membro del comitato editoriale della rivista "Creative Arts in Education and Therapy:
Eastern and Western Perspectives", membro del Comitato di Revisione delle Candidature
e del Comitato di Ricerca della Federazione Europea degli Arteterapeuti. E una pittrice
astratta dedicata.

Fabrizio Minghini si € laureato in Antropologia all'Universita di Bologna e sta
proseguendo i suoi studi con un Master in Psicologia. La sua ambizione € quella di
formarsi come psicoterapeuta con il desiderio specifico di aiutare altre persone
transessuali bisognose durante la loro transizione. Ha vissuto a Bologna per otto anni,
dopo aver trascorso la maggior parte della sua vita nella sua citta natale, Mantova. E
coinvolto in movimenti per i diritti umani e ultimamente ha sviluppato un particolare
interesse per i movimenti death positive e di accettazione della morte. E un attore di
talento, avendo finto di essere una donna per venticinque anni, riuscendo persino a
convincere se stesso prima di rendersi conto che non era cosi.

Riferimenti bibliografici

American Psychiatric Association. (2013). Diagnostic and statistical manual of mental
disorders (5th ed.). Arlington, VA: Autore.

Arietti L., Ballarin C., Cuccio G., & Marcasciano P. (2010). Elementi di critica TRANS.
Roma: Manifesto libri.

Anzieu, D. (2016). The skin-ego. (N. Segal, Trans.). Londra: Karnac.

Barbee, M. (2002). A visual-narrative approach to understanding transsexual identity. Art
Therapy: Journal of the American Art Therapy Association, 19(2), 53-62. doi:https://
doi.org/10.1080/07421656.2002.10129339.

Bick, E. (1968). The experience of the skin in early object-relations. International Journal
of Psychoanalysis, 49(2), 484-486. Retrieved from https://psycnet.apa.org/record/
1969-11422-001.

Bromberg, P. (1996). Standing in the spaces: The multiplicity of self and the
psychoanalytic situation. Contemporary Psychoanalysis, 32, 509-536.

Chace, M. (1993). Selected writings: Body image and physiology. In S. L. Sandel,

S. Chaiklin & A. Lohn (Eds.), Foundations of dance/movement therapy: The life and work
of Marian Chace (pp. 345-364). Columbia, MD: The Marian Chace Memorial Fund of
American Dance Therapy Association.

Della Cagnoletta, M. (2010). Arte terapia: La prospettiva psicodinamica. Roma: Carocci.


https://doi.org/10.1080/07421656.2002.10129339
https://doi.org/10.1080/07421656.2002.10129339
https://psycnet.apa.org/record/1969-11422-001
https://psycnet.apa.org/record/1969-11422-001

Della Cagnoletta, M. (2017). Applicazioni dell’arte terapia: La tecnica del ‘body tracing’ e
I'immagine corporea. [Applied art therapy: Body tracing technique and body image.]
Aracne rivista, 3. Retrieved from http://www.aracne-rivista.it/
Mimma%20Della%20Cagnoletta%?20.pdf.

Della Cagnoletta, M., Mondino, D. & Bolech, I. (2018). Arte terapia nei gruppi Roma:
Carocci.

Della Cagnoletta, M. (2020). Limmagine corporea e il body tracing. In Semeraro, R. (ed.)
Colorati di Natura, Milano: Magenes-Kiwi.

Della Cagnoletta, M. & Hetherington, R. (2020). Experiencing the body through body
tracing: from perception to symbolisation, Tetpadia. Retrieved from: https://www.art-
therapy.gr/tetradia/arthra/english/experiencing-the-body-through-body-tracing-from-
perception-to-symbolisation-by-mimma-della-cagnoletta-rivkah-hetherington

Elbrecht, C. (2018). Healing trauma with guided drawing: A sensorimotor art therapy
approach to bilateral body mapping. Berkeley: North Atlantic Books, (Chapter 8).

Freud, S. (1949). The ego and the id. Londra: Hogarth Press.

Gastaldo, D., Magalhaes L., Carrasco, C. & Davy C. (2012). Body-Map Storytelling as
Research: Methodolocical considerations for telling the stories of undocumented workers
through body mapping. Retrieved from http://www.migrationhealth.ca/undocumented-
workers-ontario/body-mapping.

Hadley, S. (2013). Dominant narratives: Complicity and the need for vigilance in the
creative arts therapies. The Arts in Psychotherapy, 40(4), 373-381. doi:https://doi.org/
10.1016/j.aip.2013.05.007.

Hagman, G. (2010). The Artist’s Mind. Londra & New York: Routledge.

Hass-Cohen, N., & Findlay, J. C. (2015). Art therapy and the neuroscience of relationships,
creativity and resilience: Skills and practices. Londra & New York: Norton, (Capitolo 7).

Hetherington, R. (2016). Penetrating heterosexual norms: Affirming queer perspectives in
art therapy to activate power-from-within. (Unpublished thesis). Art Therapy Italiana,
Bologna, Italy.

Hetherington, R. (2020). Invisible complicity in LGBTQIA+ art therapy: A series of case
studies in response to Hadley's call for the need for vigilance. The Arts in Psychotherapy
70(4). doi:https://doi.org/10.1016/j.aip.2020.101667.

Hocoy, D. (2005). Art therapy and social action. Art Therapy: Journal of the American Art
Therapy Association, 22(1), 7-16. doi:https://doi.org/10.1080/07421656.2005.10129466.

Hocoy, D. (2006). Art therapy: Working in the borderlands. Art Therapy: Journal of the
American Art Therapy Association, 23(3), 132-135. doi:https://doi.org/
10.1080/07421656.2006.10129621.



http://www.aracne-rivista.it/Mimma%2520Della%2520Cagnoletta%2520.pdf
http://www.aracne-rivista.it/Mimma%2520Della%2520Cagnoletta%2520.pdf
http://www.aracne-rivista.it/Mimma%2520Della%2520Cagnoletta%2520.pdf
https://www.art-therapy.gr/tetradia/arthra/english/experiencing-the-body-through-body-tracing-from-perception-to-symbolisation-by-mimma-della-cagnoletta-rivkah-hetherington
https://www.art-therapy.gr/tetradia/arthra/english/experiencing-the-body-through-body-tracing-from-perception-to-symbolisation-by-mimma-della-cagnoletta-rivkah-hetherington
https://www.art-therapy.gr/tetradia/arthra/english/experiencing-the-body-through-body-tracing-from-perception-to-symbolisation-by-mimma-della-cagnoletta-rivkah-hetherington
https://www.art-therapy.gr/tetradia/arthra/english/experiencing-the-body-through-body-tracing-from-perception-to-symbolisation-by-mimma-della-cagnoletta-rivkah-hetherington
http://www.migrationhealth.ca/undocumented-workers-ontario/body-mapping
http://www.migrationhealth.ca/undocumented-workers-ontario/body-mapping
https://doi.org/10.1016/j.aip.2013.05.007
https://doi.org/10.1016/j.aip.2013.05.007
https://doi.org/10.1016/j.aip.2020.101667
https://doi.org/10.1080/07421656.2005.10129466
https://doi.org/10.1080/07421656.2006.10129621
https://doi.org/10.1080/07421656.2006.10129621

Jager, A., Tewson, A., Ludlow, B., & Boydell, K. M. (2016). Embodied ways of storying the
self: A systematic review of body-mapping. Forum: Qualitative Social Research, 17(2), Art.
22. Retrieved from: http://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:0114-fqs1602225.

Jung, C.G. (1969). Synchronicity: An acausal connecting principle. New Jersey: Princeton
University Press.

Kapitann, L. (2017). Introduction to art therapy research. New York: Routledge.
Karcher, O. P. (2017). Sociopolitical oppression, trauma, and healing: Moving toward a

social justice art therapy framework. Art Therapy: Journal of the American Art Therapy
Association, (34)3, 123-128. doi:https://doi.org/10.1080/07421656.2017.1358024.

Lacan, J. (1977). Ecrits: A selection. [A. Sheridan, Trans.]. New York: Norton.

Langer, S.K. (1953). Feeling and form. Londra: Routledge & Kegan.

Levine, P. (1997). Waking the tiger: Healing trauma. Berkeley, California: North Atlantic
Books.

Levine, S. K. (1996). The expressive body: A fragmented totality. The Arts in
Psychotherapy, 23(2), 131-136. doi:https://doi.org/10.1016/0197-4556(95)00062-3.

Lubbers, D. (2019). Body map protocol: Integrating art therapy and focusing in the
treatment of adults with trauma. International Body Psychotherapy Journal: The Art and
Science of Somatic Praxis, 8(2), 86-105.

Ogden, T. (1987). The primitive edge of experience. New York: Aronson.
Pelton-Sweet, L. M., & Sherry, A. (2008). Coming out through art: A review of art therapy

with LGBT clients. Art Therapy: Journal of the American Art Therapy Association, 25(4),
170-176. doi:https://doi.org/10.1080/07421656.2008.10129546.

Pitron, V., de Vignemont, F. (2017). Beyond differences between the body schema and
the body image: insights from body hallucinations. Consciousness and Cognition, 53,
115-121. doi:http://dx.doi.org/10.1016/j.concog.2017.06.006.

Pylvanainen, P. (2003). Body image: A tripartite model for use in dance/movement
therapy. American Journal of Dance Therapy, 25(1), 39-55. doi:https://doi.org/10.1023/
A:1025517232383

Rosenwald, G., & Ochberg, R. (1992). Storied lives: The cultural politics of self-
understanding. New Haven, CT: Yale University.

Rotter, J.B. (1954). Social learning and clinical psychology. New York: Prentice-Hall.

Saint-Exupéry, A. (1943). The little prince. [K. Woods, Trans.]. New York: Reynal &
Hitchcock.


http://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:0114-fqs1602225
https://doi.org/10.1080/07421656.2017.1358024
https://doi.org/10.1016/0197-4556(95)00062-3
https://doi.org/10.1080/07421656.2008.10129546
http://dx.doi.org/10.1016/j.concog.2017.06.006
https://doi.org/10.1023/A:1025517232383
https://doi.org/10.1023/A:1025517232383

Skop, M. (2016). The art of body mapping: A methodological guide for social work
researchers. Aotearoa New Zealand Social Work, 28(4), 29-43. doi:https://doi.org/
10.11157/anzswj-vol28iss4id295

Talwar, S. (2010). An intersectional framework for race, class, gender, and sexuality in art
therapy. Art Therapy: Journal of the American Art Therapy Association, 27(1), 11-17.
doi:https://doi.org/10.1080/07421656.2010.10129567.

Waller, D. (1993). Group interactive art therapy: Its use in training and treatment. Londra:
Routledge.

Weegmann, M. (2016). Permission to narrate: Explorations in group analysis,
psychoanalysis, culture. Londra: Routledge.

Winnicott, D. W. (1956). Primary maternal preoccupation. In D. W. Winnicott, The
maturational processes and the facilitating environment (pp. 300-5). New York: Int. Univ.
Press.

Winnicott, D. W. (1971). Playing and reality. Londra: Tavistock.
Wright, K. (1991). Vision and separation. Londra: Free Association Books.
Zappa, A. (2017). Beyond erasure: The ethics of art therapy research with trans and

gender-independent people. Art Therapy: Journal of the American Art Therapy
Association, 34(3), 129-134. doi:https://doi.org/10.1080/07421656.2017.1343074.



https://doi.org/10.11157/anzswj-vol28iss4id295
https://doi.org/10.11157/anzswj-vol28iss4id295
https://doi.org/10.1080/07421656.2010.10129567
https://doi.org/10.1080/07421656.2017.1343074

Immagini

Sagoma corporea 1 : 220 x 150 cm, tempera e matita su carta



Sagoma corporea 2A & 2B : 220 x 120 cm, matita, tempera e collage su
carta da pacco marrone.



Sagoma corporea 3 : 240 x 150 cm, tempera e matita su carta.



